B UNIVER§|TE Archive ouverte UNIGE
DE GENEVE https://archive-ouverte.unige.ch

Chapitre de livre 2011 Published version

This is the published version of the publication, made available in accordance with the publisher’s policy.

Askani, Hans-Christoph

How to cite

ASKANI, Hans-Christoph. Paul Ricceur, interprete des paraboles de Jésus. In: Paul Ricoeur : un
philosophe lit la Bible : a I'entrecroisement des herméneutiques philosophiques et biblique. [s.l.] : Labor
et Fides, 2011. p. 133-163.

This publication URL:  https://archive-ouverte.unige.ch/unige:30135

© This document is protected by copyright. Please refer to copyright holder(s) for terms of use.



https://archive-ouverte.unige.ch
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:30135

132 ELIAN CUVILLIER

selon laquelle le mal n’est pas éradicable ici-bas, sauf 4 s’en faire d’une
certaine maniere le promoteur par arrachage involontaire du « bon grain » ?

Le lecteur est ici interpellé, ce qui veut dire qu’il est touché, dérangé,
peut-étre délogé de ce qu’il comprend pour commencer & chercher de
nouveau ; mais surtout il est transformé par la dynamique méme du travail de
lecture. Ce ne sera peut-étre plus la question « d’ou» vient le mal, mais,
apres une telle lecture, « oli» chercher, sur quel chemin. Le travail de lecture
opere de telle maniére qu’il ne sera plus tout a fait le méme ! Bref, c¢’est non
seulement la forme du texte (parabole, métaphore...) qui a des effets, mais
également la dynamique du travail de lecture, de déchiffrement.

La métaphore n’est pas seulement image, mais elle emmeéne par I'image
au-dela de I’image, elle touche a Dl'invisible du sujet: comprendre plus,
donner a penser, interpeller, tous ces verbes autorisent une saisie autre du
sujet par lui-méme, dans la confrontation a 'opacité et a la résistance du
texte. C’est un processus participant de la construction d’une subjectivité :
cela ne suffit pas, certes, mais certains peuvent y trouver des points d’appui a
crocheter avec les fils de leur propre histoire.

J’achéverai cette étude en laissant le dernier mot & Paul Riceeur :

Quelles sont les implications de cette découverte inquiétante, 3 savoir que les
paraboles ne permettent aucune traduction en langage conceptuel ? Au premier
abord, cet état de fait trahit la faiblesse de ce mode de discours. Mais a y regarder
de plus pres, il révele la force unique de ce mode. [...] Parce qu’il y 2 maintenant
davantage dans les paraboles prises ensemble que dans n’importe quel systéme
conceptuel sur Dieu et sur ’action de Dieu parmi nous. Il y a plus & penser a
travers la richesse des images que dans la cohérence d’un simple concept. [...]

Ce défi a la théologie rationnelle n’est nulle part plus évident que dans la parabole
de la bonne semence étouffée par I’ivraie semée au milieu du blé ; les serviteurs
du fermier viennent chez leur maltre et lui disent : « Maitre, était-ce de la
mauvaise herbe que tu as semée dans ton champ ? Ou alors d’ott vient Uivraie ? »
Telle est la question du/ de la philosophe quand il / elle discute théoriquement du
probléme du mal, comme on ’appelle. Mais la seule réponse que nous obtenions
est elle-méme métaphorique : « C’est un coup d’un ennemi. » Et vous pouvez
parvenir & différentes sortes de théologies en accord avec cette réponse
énigmatique. Parce qu’il y a plus a penser dans la réponse donnée de maniére
parabolique que dans n’importe quelle sorte de théorie'".

" Ibid., p. 261s. (RICEUR souligne).

PAUL RICEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS'

Hans-Christoph Askani

Introduction

Dans son ccuvre tardive Parcours de la reconnaissance, dans le dernier
grand chapitre sur la « reconnaissance réciproque », aprés avoir présenté Husserl
et Levinas, mais surtout Hobbes et Hegel, Paul Ricceur en vient a parler de
Pagape. Celle-ci ne peut pas étre ignorée dans le contexte d’une réflexion sur la
vie en communauté, car sans son caractére non déductible, généreux, laissant
derriére Iui tout examen. . ., rien de tel qu’un « état de paix » n’existerait’.

D’aprés Riceeur, la seule prise en considération de la justice ne permet donc
pas de parvenir pleinement a un tel état. Pourquot 7 La justice peut certes juger,
tenir compte des différents points de vue et les évaluer ; mais elle ne produira
jamais une pleine compréhension, puisque chacune des personnes impliquées
pourra toujours revenir et reviendra toujours a son droit propre et a la prise en
considération de celui-ci. En particulier 13 o0 s’est produit une blessure, la
régulation « objective » par le droit et la justice ne pourra plus jamais rétablir
vraiment 1”égalité (I’équilibre) et Iapaisement. En tout cas, elle ne parviendra
pas & cette reconnaissance dans laquelle, depuis le « point de vue » personnel
de I'un, le « point de vue » personnel de 1’autre serait compris et accepté. Selon
la mesure purement objective du droit, aucun des deux ne se trouve étre tout a
fait compris. Mais cela ne signifie pas qu’a cause d’une blessure, d’une
injustice, le sentiment subjectif du droit se substituerait au droit objectif ; cela
signifie phut6t que le droit objectif lui-méme est traversé par une déchirure, qui
fait qu’il ne s’impose plus de maniére a ce que les personnes concernées s’y
reconnaissent pleinement. Dans la querelle juridique, qui est aussi une querelle
pour la reconnaissance, il y a justement, 1a ot il y a eu une violation du droit,

"La conférence a été donnée en allemand. Julie Paik, assistante diplomée en Nouveau
Testament a 1’Université de Lausanne, 1’a traduite ; la traduction a été relue par [’auteur.
2 paul RICEUR, Parcours de la reconnaissance. Trois études, Paris, Stock, 2004, p. 319s.



134 HANS-CHRISTOPH ASKANI

une fixation du sujet blessé sur ce qui lui appartient, fixation qui entraine aussi
en elle ce qui appartient toujours le moins a qui que ce soit : le droit. A moins
que ne se produise 13, de maniére imprévue, un lacher-prise, un acte de
confiance, méme un exces de confiance, un se-quitter pour aller vers 1’autre,
I’opposition ne peut jamais étre surmontée.

Mais comment peut-il y avoir un tel ex-cés, un tel mouvement presque
paradoxal : un abandon de soi, sans spéculation sur un retour 7 Sur quoi devrait
s’appuyer ce mouvement, cet ex-ces, a partir de quoi devrait-il se comprendre,
sur quoi devrait-il se fonder ? Etrangement, cela ne se laisse pas circonscrire de
fagon neutre ; et pourtant, les rapports humains, la vie des hommes en société,
ne pourraient pas étre cong¢us d’une maniére suffisante sans recourir a une
réalité qui surpasse non seulement la sphere de I'injustice (de la guerre de tous
contre tous), mais aussi celle du droit, de la compensation, de I’équité, en un
mot : celle de la mesure et de ’équilibre ; les surpasse vers une dé-mesure qui
existe pourtant, vers un laisser-derriére-soi du calcul, vers son oubli, vers son
devenir-non-essentiel.

L’expression biblique de cette dé-mesure, de ce 1acher-prise profondément
surprenant et qui ne fracture pas seulement les structures personnelles et
sociales, mais aussi les structures ontologiques — en introduisant un abandon, un
don sans garantie et sans contrepartic —, I’expression biblique de cette réalité
autre est donc 'agapé. Un mouvement a fonds perdu, qui ne peut s’assurer
d’aucune origine ni se fier & aucun but, bref qui ne peut jamais que s’en remetire
4 lui-méme. En ce sens vraiment pure présence : s’abandonner, se donner.

L’amour reste sans réplique aux questions parce que la justification lui est étrangére
en méme temps que ’attention a soi. Plus énigmatiquement encore, 1'agapé se tient
dans la permanence, dans ce qui demeure, son présent ignorant le regret et Iattente’.

Ce que souligne Ricceur au sujet de cet amour est donc double : ¢’est son
rapport au temps et son rapport au langage. Dans cette double relation, I’amour
('agape) ne se connait a vrai dire pas. Amsi, il se fond dans le temps (et le termps
en lui 1), sans se retrouver en lui, sans y avoir une place fermement ancrée et bien
définie, qui n’existe d’ailleurs jamais que dans le souvenir ou dans ’attente, et sans
pouvoir s’assurer de lui-méme par la justification ou I’argumentation. Comment
devrait-on argumenter en sa faveur ? Sa caractéristique — et ce n’est pas seulement
un attribut secondaire — est justement que cela ne fonctionne pas. Alors que le droit
s’impose par Pargumentation, méme si celle-ci ne va pas toujours jusqu’a la
recormnaissance’, 'amour — allant au-deld de toute argumentation et restant en-

* Ibid., p. 322s.
* Mais toujours, en tout cas, jusqu’a la revendication de la reconnaissance !

PAUL RICEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 135

dega de toute justification — ne peut jamais se fonder que sur lui-méme ou, pour le
dire d’une maniere toute simple et ramassée, ne peut jomais qu’'aimer. Clest
d’ailleurs ce qui permet de comprendre pourquoi des manifestations aussi diffé-
rentes de I’amour que I’état amoureux (a la fois aveugle et voyant — voyant d’une
maniére incommunicable mais incontestable) et I’amour du prochain (que ne peut
atteindre aucune critique ni aucune justification) portent le méme nom. Pourtant, si
lamour ne se connait pas, mais s’oublie, s’il ne revient pas a lui-méme, mais
s’abandonne, comment le langage peut-il I"atteindre 7 Est-il purement muet ? [1y a
bien la suggestion romantique qui voudrait lui reconnaitre la prérogative qu’aucun
langage ne pourrait effleurer son secret. Mais "amour existerait-il seulement, s’il
n’était que muet ? Nest-ce pas plutdt "inverse : le langage ne s’étouffe pas, mais
commence 1a ol il rencontre I'indicible ; les paroles gagnent leur élan, leur
revendication 1 ou elles se cabrent, ou elles s’¢lancent contre la démesure et
Iindéductibilité de ce qui n’entre dans aucun schéma. En fait, méme la distance de
Pamour par rapport au monde, sa non-appartenance a celui-ci, serait avalée par lui,
§’il n’y avait pas le langage qui sait quelque chose de ’amour, qui le touche et le
connait — parce qu’il en est touché.

Car agape parle ; aussi étranges que solent ses expressions, elles s’offrent a la
compréhension commune ; le discours de I’agape est avant tout un discours de
louange : dans la louange, I’homme se réjouit a la vue de son objet régnant au-
dessus de tous les autres objets de son souci’.

Mais il n’y a pas que le discours de lounange qui s’éveille au contact de
I’amour, il y a encore un tout autre type de langage qui Iui est consacré et qui
forme, qui trouve sa spécificité a son contact. C’est, selon Ricceur, la langue
de la parabole.

Si [I’agapé] n’argumente pas en termes généraux, elle se laisse dire par exemples
et paraboles, dont I’issue extravagante désoriente I’auditeur sans étre assurée de le
réorienter®.

Il existe donc entre 'amour (en tant qu’agape) et la forme langagicre
spécifique de la parabole un lien étroit. C’est ce lien qui nous imtéresse dans les
réflexions suivantes. Or, pour comprendre la spécificité du discours parabolique,
nous devons préparer le terrain en clarifiant quelques concepts fondamentaux de

’ Ibid., p. 323 (je souligne). Dans son essai « Amour et justice », Ricceur mentionne trois
types de discours spécifiques & I’amour : la louange, I’impératif et le « procés de métapho-
risation » (in : Paul RICEUR., Amour et justice, Paris, Seuil, 2008, p. 18-26). Ce dernier
trait notamment va nous intéresser dans nos propres réflexions.

§ P. RICEUR, Parcours de la reconnaissance, op. cit.,p. 323.



136 HANS-CHRISTOPH ASKANI

Pherméneutique ricceurienne. Car ce que Ricceur a & dire sur les paraboles de
Jésus — ce qu’il se laisse dire par elles — ne peut se corprendre sans la rigueur et
la patience d’une conceptualité philosophique et linguistique. C’est vers cette
conceptualité que nous allons nous tourner dans un premier temps, pour voir
dans un deuxiéme temps comment, & partir de 13, les paraboles de Jésus se
découvrent dans leur forme langagiére. Enfin, a travers Pinterprétation de la
«parabole du fils prodigue », nous serons — presque imperceptiblement —
ramenés & la question initiale du langage de I’amour.

L. Concepts de base de I’herméneutique ricoeurienne

L herméneutique ricceurienne trouve sa spécificité par rapport a d’autres
conceptions herméneutiques du xx°siécle dans sa concentration sur le
« texte » et dans sa reconnaissance de la « distance ». Cette derniére — Ricoeur
parle plus précisément de « distanciation », donc d’un é-loignement, d’un
mouvement qui établit de la distance — ne représente pas seulement une
restriction pour la compréhension, mais la rend au contraire possible. Avec
cette idée fondamentale, Ricceur prend une position contraire & celle de Hans-
Georg Gadamer, pour qui, dans Vérité et méthode, la « distance » historique
d’une part et '« appartenance » historique d’aufre part s’opposent. Selon
Gadamer, la distance historique rend possible "objectivation, telle qu’elle
représente la base du processus scientifique dans les sciences humaines. En
méme temps, elle représente, pour autant qu’elle soit établie d’une maniére
méthodologiquement consciente et rigoureuse, une sorte de perte de cette
réalité historique, a laquelle, en tant qu’étres historiques, nous appartenons.
Cette antinomie est déterminante pour la démarche de Gadamer, jusque dans
la formulation du titre de son ouvrage Vérité et méthode, qui, d’apres
I’orientation et la conception de ’ceuvre, formule moins une complémentarité
qu’une alternative. Avec les mots de Ricceur :

[OJu bien nous pratiquons [’attitude méthodologique, mais nous perdons la
densité ontologique de la réalité¢ étudide, ou bien nous pratiquons 1’attitude de
vérité, mais alors nous devons renoncer 4 I’objectivité des sciences humaines’.

C’est I’alternative ainsi formulée que Ricceur veut surmonter. Le pas
déterminant sur le chemin de ce dépassement consiste en ce que Ricceur met
le « texte » au centre de ses réflexions ; de cette maniére, il parvient & un

7 Paul RICEUR, « La fonction herméneutique de la distanciation » (1975), in : ID., Du texte
a laction. Essais d’herméneutique 11, Paris, Seuil, 1986, p. 101-117, ici : p. 101.

PAUL RIC(EUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 137

« sens positif et [...] productif » de la « distanciation ». Le paradigme du
processus de compréhension n’est pas la parole orale, qui vient elle-méme a
son aide, explique, fait comprendre..., mais le « texte », qui est réticent vis-a-
vis de tout rapprochement, toujours « discret », toujours instaurant a nouveau
la distance, on pourrait aussi dire : proposant, offrant & nouveau la distance.
Ainsi, il devient exemplaire pour tout ce qui se donne a la compréhension.

[L]e texte est, pour moi, beaucoup plus qu’un cas particulier de communication
interhumaine, il est le paradigme de la distanciation dans la communication ; a ce
titre, il révele un caractere fondamental de ’historicité méme de I’expérience
humaine, 2 savoir qu’elle est une communication dans et par la distance®.

Ce qui s’offre ainsi se réserve tout 2 la fois. Mais méme {(ou justement)
cette réserve ouvre grand un espace, un horizon, dans lequel la compré-
hension s’élabore et peut s’élaborer. Devant 1’« cguvre » (un concept qui est
étroitement lié a celui de « texte »), un monde se déploie, un monde se déplie.

Ce que finalement je m’approprie, ¢’est une proposition de monde ; celle-ci n’est
pas derriére le texte, comme le serait une intention cachée, mais devant lui,
comme ce que 1’ceuvre de’}gloie, découvre, révele. Des lors comprendre, c’est se
comprendre devant le texte”.

« Se comprendre devant le texte » : avec cette formule, nous sommes au
ceeur de "herméneutique de Riceeur. Ce ne sont pas des catégories telles que
« appartenance » ', « accommodation »'', « insertion dans le procés de la
transmission » 2, « se replacer » dans un « horizon »" qui se trouvent au
premier plan. Des catégories qui impliquent toutes une « polarité entre
familiarité¢ et étrangeté» '*, justement de maniére 4 ce que Iétrangeté
devienne finalement un ¢lément d’une familiarité plus grande, plus vraie,
parce que « ce qui a sens » ' s’offre & la compréhension, afin d’étre approprié
par la compréhension. Non, chez Riceeur, au contraire de ces catégories

¥ Ibid., p. 102.

? Ibid., p. 116s.

" Hans-Georg GADAMER, Vérité et méthode. Les grandes lignes dune herméneutique
philosophigue, Paris, Seuil, 1996 (désormais Veérité), p. 317 = ID., Gesammelte Werke 1:
Hermeneutik I. Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
Tiibingen, Mohr, 1986 (désormais Wahrheit), p. 300 : « Zugehorigkeit ».

1 Veérité, p. 303 = Wahrheit, p. 287 : « Anverwandlung ».

2 Vérité, p. 312 = Wahrheit, p. 295 : « Einriicken in ein Uberlieferungsgeschehen ».

" Vérité, p. 325 = Wahrheit, p. 309 : « Sichversetzen », « Horizont ».

Y Verité, p. 317 = Wahrheit, p. 300 : « Polaritiit von Fremdheit und Vertrautheit ».

S yerite, p- 313 = Wahrheit, p. 297 : « Sinnhaftes ».



138 HANS-CHRISTOPH ASKANI

gadamériennes, tout est bien plus « dé-limité ». Ce qui est « devant le texte »
est "ouverture vers un infini d’interprétations possibles. ..

Si, chez Gadamer, la catégorie fondamentale qui tient tout ensemble (qui
porte tout) est la « sphére de ce qui a sens »'%, comment devrait-elle s appeler
chez Ricceur ? 11 faudrait qu’en elle soit exprimé le « devant le texte»
(« devant I’ceuvre »), comme une pro-jection dans ce qui n’a encore jamais
existé, comme la découverte d’un espace encore jamais pénétré.

Ce qui est en effet & interpréter dans un texte, ¢’est une proposition de monde,
d’un monde tel que je puisse ’habiter pour y projeter un de mes possibles les plus
propres, C’est ce que j’appelle le monde du texte, le monde propre a ce texte
unique .

Cela rappelle Etre et temps de Heidegger :

le Dasein est un étre-possible remis & lui-méme, une possibilité de part en part jetée.
Le Dasein est la possibilité de 1’étre-libre pour le pouvoir-étre le plus propre. [...]
Le comprendre est ’étre d"un pouvoir-étre'®.

Ce qui est dit par Heidegger au singulier I’est par Ricceur au pluriel : non
pas « le pouvoir-étre /e plus propre », mais « un de mes possibles /es plus
propres ». Cela sonne comme si, de cette facon, une certaine liberté de choix
était introduite ; mais il deviendra clair que 1’expression « liberté de choix » est
imprécise, qu’elle n’exprime méme pas vraiment I’ouverture vers laquelle elle
tend. Quoi qu’il en soit — nous y reviendrons plus tard —: quand la
compréhension est concue comme un déploiement de soi, elle n’est, comme
déja chez Heidegger, comme aussi chez Bultmann et Gadamer, pas comprise
comme un processus purement intellectuel. C’est I’étre humain « dans son
entier » qui comprend. C’est pour cela que Ricceur introduit P’expression
« habiter un monde ». Elle déplace et élargit fondamentalement l’acte de
compréhension. « [U]n monde tel que je puisse I"habiter »?... Comment cela
s’accomplit-il ? Cela s’accomplit, comme Ricceur le dit, « dans la pensée,

16 Veérité, p. 313 = Wahrheit, p. 297 : « Dimension des Sinnhaften » ; cf. aussi Verité, p. 333 :
«ce qui est véritablement important et, d’origine, significatif» = Wahrheit, p. 316 : « das
wahrhaft Bedeutsame und urspriinglich Sinnhafte ».

17 p, RICEUR, « La fonction herméneutique de la distanciation », art. cit., p. 115.

'8 Martin HEIDEGGER, Efre et femps, Paris, Authentica, 1985, p. 127 = ID., Sein und Zeit,
Tiibingen, Niemeyer, 1972'%, § 31, p. 144 : « [D]as Dasein ist ihm selbst tiberantwortetes
Moglichsein, durch und durch geworfene Moglichkeit. Das Dasein ist die Moglichkeit des
Freiseins fiir das eigenste/geinkﬁnnen. [...] Verstehen ist das Sein solchen Seinkdnnens ».
! p. RICRUR, « La fonction herméneutique de la distanciation », art. cit., p. 115.

PAUL RIC(BUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 139

P’action et 12 vie »™°. Les trois termes indiquent un dépassement de I’alternative,
mais aussi de la complémentarité entre contemplation et action, entre théorie et
pratique. Existe-t-il cependant au-dela ou en de¢a des deux une autre dimension
encore 7 A cette question, Riceeur répond par 'introduction des concepts de
fiction et d’imagination. En eux, orientation positive de la « distanciation » est
prise en considération. L’espace qu’elle ouvre dégage en fait la dimension de
quelque chose qui ne s’est pas encore produit.

Je me suis risqué a parler une premiére fois de la dimension créatrice de la
distanciation, en me servant d’une expression empruntée a Husserl ; j’ai parlé des
« variations imaginatives » sur mon ego, pour dire cette ouverture de possibilités
nouvelles qui est I’ccuvre méme en moi de la « chose » du texte ; on peut recourir
a une autre analogie que Gadamer lui-méme aime développer, I'analogie du
«jeuy ; de méme que le jeu libére, dans la vision de la réalité, des possibilités
nouvelles tenues prisonniéres par ’esprit de « sérieux », le jeu ouvre aussi dans la
subjectivité des possibilités de métamorphose qu'une vision purement morale de
la subjectivité ne permet pas de voir. Variations imaginatives, jeu, métamorphose
— toutes ces expressions cherchent a cerner un phénomene fondamental, a savoir
que c’est dans 'imagination que d’abord se forme en moi I’étre nouveau. Je dis
bien }’imagination et non la volonté. Car le pouvoir de se laisser saisir par de
nouvelles possibilités précéde le pouvoir de décider et de choisir?’.

« “Variations imaginatives” sur mon ego ». L’ expression est d’une concision
mouie. A cette concision langagiére correspond I’enjeu: I’imagination, la
représentation, la force de représentation, s’étend jusque dans la constitution de
'ego ; celui-ci, & son tour, regoit par clle un élargissement de ses possibilités, qui
non seulement lui parvient de cette maniére, mais qui est en méme temps exigé
de lui. La rencontre de la compréhension avec le texte est celle d’une ouverture
mutuelle qui s’étend doublement au-dela de ce qui est établi comme évident : le
texte dit plus qu’il ne s’y attend lui-méme, et le « moi» qui comprend s’élargit
encore plus qu’il n’y semblait destiné. Le mouvement de la compréhension
revient seulement a lui-méme dans la dynamique de la fiction, ¢’est-a-dire Ia ot
il se dépasse. Nous nous demandions plus haut quelle catégorie de base, chez
Riceeur, pourrait bien étre opposée a la « dimension du sens » chez Gadamer. La
réponse s’esquisse maintenant : ¢’est la « dimension du poétique ». Ce qui dans
Vérité et méthode était un point d’arrivée — dans toute la complexité historique
et a travers elle — est ici ouverture de quelque chose qui n’est méme pas encore
en vue.

*® Paul RICEUR, « La Bible et P'imagination », Revue d histoire et de philosophie religieuses
62/4, 1982, p. 339-360, ici : p. 356.

*! Paul RICEUR, « Herméneutique philosophique et herméneutique biblique » (1975), in :
ID., Du texte a 'action, op. cit., p. 119-133, ici : p. 132 (souligné par Riceeur).



140 HANS-CHRISTOPH ASKANI

L’imagination est cette dimension de la subjectivité qui répond au texte comme
Poéme. Quand la distanciation de I’imagination répond & la distanciation que la
« chose » du texte creuse au cosur de la réalité, une poétique de I’existence répond
a la poétique du discours®.

C’est ici seulement que nous voyons ce qui a é¢ gagné par le concept
de distanciation. La « chose du texte », qui ne devient « chose» que dans la
rencontre du texte et de la compréhension, creuse au ceeur de la réalité un espace
libre, une liberté pourrait-on dire, ol cette ébauche d’existence a laquelle
Phomme est toujours « destiné » est placée dans une dimension poétique. Ce
n’est que dans cette altérité la plus grande que 1’existence est vraiment chez elle.
De méme que, chez Gadamer, le « sens » comprenait 4 la fois celui qui comprend
et ce qui est a comprendre, ainsi, chez Riceeur, le « poétique » disloque celui qui
comprend et ce qui est & comprendre, de sorte qu’ils se répondent mutuellement
dans leur inachévement réciproque — et seulement en hai.

Cela signifie que I'origine et le but de "événement de ia compréhension ne
sont en fait pas celui qui comprend, mais 1’ouverture poétique de la pro-jection
de ce qui est a comprendre, « un monde qui est & habiter ». Comme dit, la
question est de savoir si cette ouverture n’invite pas & un choix arbitraire, une
projection, une fiction qui ne connaissent plus aucune orientation. Paradoxa-
lement, le mot « habiter » lui-méme, dans sa relation avec 'autre terme, « le
monde », indique — au sein de "infini des réponses possibles — le dépassement
de Parbitraire. La complexité de cette relation se résume dans ce que Riceeur
appelle la dimension « poétique », dans le double sens que le mot « poésie »
comporte : celui de la poésie dans la signification étroite du terme et celui de la
poiésis comme pro-duction de ce qui n’existait pas avant.

Pour apprécier cette dimension poétique a sa juste valeur, pour ’accomplir,
nous devons remonter encore dans le processus de compréhension ou pénétrer
plus profondément en lui (au-dela de la pensée, du ressenti, de la décision...)
jusqu’au devenir-poétique de I’existence méme. A cette ouverture correspond,
comme nous I'avons déja évoqué plus haut, le fait que I'imagination, la force
de Pimagination, ’exercice de P'imagination (le concept d’imagination
comprend tous ces sens) se placent au centre de I'événement de la compré-
hension. Dans la fiction se rencontrent ’ouverture du texte et I'ouverture de
I’existence dans leur dépassement de soi respectif et dans leur étre-en-relation
mutuel. Nous verrons quelles en sont les conséquences pour la compréhension
de la proclamation de Jésus.

Avant d’en arriver 13, nous devons encore mettre en évidence un facteur qui
est le point névr/algique du processus de compréhension. C’est le facteur (et

2 Ibid.

PAUL RICGEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 141

Pinstant) de la réorientation métaphorique. Si le texte déploie effectivement un
monde devant lai qui s’ offre 3 la compréhension de telle maniére que celle-ci est
bien plutdt une compréhension devant le texte qu'une compréhension du texte
lui-méme, il se passe alors entre le texte 3 comprendre et la compréhension
quelque chose de toujours nouveau, qui ne différencie pas seulement un acte de
compréhension d’un autre®, mais qui, de son coté, appartient de maniére
intrinséque et indispensable a chaque processus de compréhension méme. Ce
comprendre-a-nouveau, comprendre-différemment, trouve son pivot et son point
d’ancrage dans le processus métaphorique. C’est un processus qui a lieu a la fois
dans Iexpression langagiére ef en celui qui comprend. Dans la métaphore, en
effet, deux mondes de représentation qui ne se correspondent pas se frottent 'un
a autre ; de ce frottement jaillit, comme le feu jaillit de deux silex, un sens
nouveau. La forme de langage de la métaphore initie de cette maniere dans le
discours un nouveau début, qui est en méme temps nouveau début pour celui qui
comprend. Un premier élan de la compréhension échoue, et de cet échec nait la
possibilité, "horizon d’une nouvelle compréhension™. Le processus métapho-
rique entraine ainsi celui qui comprend dans "ouverture de la projection de soi,
ouverture dont il n’y a pas de retour possible & I'innocence — une fois perdue —
du soi qui se contente de lui-méme.

Nous ne pouvons pas ici suivre plus loin Riceceur dans ses réflexions
herméneutiques. Mais nous sommes désormais tout pres du discours biblique
auquel Ricoeur s’est consacré, non seulement parce qu’il 'intéressait dans
son contenu, mais aussi parce qu’il I’ intéressait dans sa forme langagicre.

I1. Approche herméneutique de la proclamation de Jésus

Nous avons rappelé les concepts décisifs de I’herméneutique philosophique
de Ricceur, parce que ce nest que sur leur arriére-plan que ['on peut
comprendre son appréhension et son interprétation spécifiques de la procla-
mation biblique. Ricceur lui-méme a ouvert des pistes pour faire le lien entre
une herméneutique philosophique et une herméneutique biblique — par exemple
14 oi il traite de la « révélation » biblique® ou de 1’« étre nouveau » etc.

2 Celui qui se réalise plus tard est nouveau par rapport a celui qui le précéde. ..

* Pour le dire de maniére plus précise, on pourrait le formuler ainsi : ce nouveau début que
met en scéne le langage s’appelle la « métaphore ».

» P.RICEUR, « Herméneutique philosophique et herméneutique biblique », art. cit.,
p. 127. Cf. aussi Paul RICEUR, « Herméneutique de 'idée de révélation » (1977), in : ID.,
Ecrits et conférences 2. Herméneutique. Textes rassemblés et annotés par Daniel Frey et
Nicola Stricker, Paris, Seuil, 2010, p. 197-269.

6 P RICEUR, « Herméneutique philosophique et herméneutique biblique », art. cit., p. 125-130.



142 HANS-CHRISTOPH ASKANI

MNous ne voulons pas prolonger le cours de notre réflexion dans cette direction
fondamentale, nous allons plutét porter notre attention sur la forme textuelle de
quelques textes bibliques.

A cbté de Uinterprétation de textes de I’Ancien Testament’, Ricoeur s’est
particuliérement intéressé aux formes de discours qui apparaissent dans la
prédication de Jésus. La proximité du Royaume de Dieu, a laquelle croyait
Jésus, se reflete dans un mouvement de langage qui donne forme 4 une
inquiétude constitutive, laquelle met en mouvement la compréhension de soi de
celui qui la rencontre, jusqu’a ce que celle-ci soit confrontée (3 travers la mise
en question de ce qui avait été compris et vécu jusqu’ici) avec la découverte de
quelque chose de neuf, d’encore jamais vu et peut-&tre d’maccessible a la seule
vision, qui a toujours tendance a s’approprier les choses. Les moyens
rhétoriques qui en témoignent et qui y conduisent sont multiples : 'hyperbole, le
paradoxe, la métaphore... Ceux-la, a leur tour, se retrouvent dans les diffé-
rents genres de discours que nous rencontrons dans la proclamation de Jésus.
Riceeur leur a consacré un examen assez approfondi. Il distingue le « genre
proclamatoire »**, le « genre proverbial »*°, les « paraboles »*°. Tous les trois
rencontrent la compréhension de soi (Selbstverstindnis) de celui qui est
confronté en eux 2 un bouleversement fondamental ; ou, plus exactement, tous
les trois attirent I’image, la compréhension de soi dans un bouleversement, une
irritation, une géne fondamentaux.

Le genre proclamatoire met en ceuvre une maniére de parler de la fin de temps, de Ia fin
du monde (d’ou I'appellation « eschatologigue ») pour susciter le sentiment de 1’ immi-
nence d’une crise dans laquelle il faut prendre une décision urgente et changer de vie.

Le genre proverbial se sert des ressources du paradoxe comme lorsqu’il renverse
les sorts : « Les premiers seront les derniers, et les derniers seront les premiers »
(Mt 19,30), ou de I’hyperbole, c’est-a-dire de 'exagération : « Il est plus facile
4 un chameau de passer par le trou d’une aiguille qu’a un riche d’entre dans le
Royaume de Dieu» (Mt 19,24). Le proverbe provoque ainsi la surprise, voire
le scandale, et appelle, comme les paraboles, une décision dans un temps de crise.
Dans les paraboles, Jésus enseigne par métaphore (image) ou comparaison. Le
caractére symbolique de cet enseignement est particulierement frappant dans les
paraboles sur le Royaume des Cienx. Nulle part, Jésus ne dit ce qu ‘est le Royaume. Il se
borme a dire a quoi il ressemble. Cela méme est trés instructif. Jésus ne parle pas comme
un théologien, il n’enseigne pas par concepts (idées générales congues par
I'intelligence), mais par images. Tout ce qu’il veut dire est signifié indirectement, par

7 Cf. en particulier André LACOCQUE et Paul RICGEUR, Penser la Bible (1998), Paris, Seuil, 2003.
8 paul RICEUR, « Le “Royaume” dans les paraboles de Jésus », Etudes théologiques et
religieuses 51, 1976 (désormais R), p. 15-19, ici: p. 15 et, plus en détail, ID., L hermeé-
neutique biblique, Paris, Cerf, 2001 (désormais HB), p. 219-222.

PR, p. 16, et, plus détaillé, HB, p. 222-224.

30 R, p. 16, et, plus en détail, HB, p. 224-227.

PAUL RICGEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 143

comparaison. Ainsi se fait-il comprendre de tous, ignorants et savants. Le symbole
donne a penser, oblige a réfléchir, peut-on dire. La parabole swprend, étonne, choque,
provoque : révelant tel ou tel préjugé (opinion ou croyance imposée par le milieu, I’édu-
cation, 1"époque), elle oblige 4 reconsidérer les choses, & prendre une décision nouvelle®".

Surprenant : trois formes de discours trés différentes, et toutes les trois
confrontent 4 une crise ou y conduisent. Elles provoquent la surprise, le choc, la
désorientation — et au milieu de cela, 4 cause de cela une décision doit étre prise.
Cela signifie qu’une réorientation devient nécessaire, sans que celle-ci puisse
s’appuyer sur une garantie telle qu’en présentent les coordonnées quotidiennes
de notre étre-au-monde. D’ou viennent cette tension, cette incertitude, ce
bouleversement, en un mot : ce caractére extréme du discours ? Ils viennent du
point de fuite qu’indiquent et vers lequel tendent toutes ces formes de discours,
et a partir duquel elles se comprennent : le « Royaume de Dieu », qui vient a
nous en tant que parole du Royaume de Dieu. Avec eux — ce Royaume et cette
parole®” —, une inquiétude qu’il ne sera plus possible d’apaiser est entrée dans le
monde et dans le langage. Cette inquiétude, cette tension peuvent, comme nous
I’avons vu, prendre la forme de différents types de discours pour se réaliser et se
communiquer en eux. Ceux-ci ne sont pas réductibles I'un a Pautre. 11 est
d’autant plus étonnant que, dans le discours en paraboles, Ricoeur voie déployé
de manie¢re exemplaire ce qui s’y réalise. Il souligne explicitement

que ’opération de parabolisation n’est pas propre au récit-parabole, qu’elle est
seulement affichée par ce genre littéraire, mais qu’elle est a ’ceuvre partout
ailleurs sur un mode implicite™.

La proclamation de Jésus est en grande partie caractérisée par le boulever-
sement auquel elle conduit, bouleversement d’une représentation précongue
de I’existence ou d’une religiosité déterminée (qui s’imagine étre stire d’elle-
méme). Le choc entre cette proclamation et les évidences de nos conceptions
de vie peut étre concentré a ’extréme, comme dans les sentences34, ou
formulé et défini dans une unité de langage plus longue. Les paraboles de
Jésus appartiennent a cette derniere catégorie ; elles sont le déploiement dans
le temps du choc de deux réalités 'une contre I'autre. Choc entre nos vies
quotidiennes (enracinées dans leurs habitudes) et I’exigence de Dieu. Dans
les paraboles de Jésus, ce choc se produit dans le temps, mais il libére aussi

*' R, p. 16 (souligné par RICEUR).

*2 Autrement dit : avec la proximité et la transcendance de ce Royaume.

Bp RICEUR, « La Bible et I'imagination », art. cit., p. 342.

** Que I’on pense, par exemple, aux formulations du Sermon sur la montagne : Mt 5,38-
42.43s. ; 6,25-27 ; etc. ; ou aux diverses sentences déja mentionnées ici.



144 HANS-CHRISTOPH ASKANI

du temps : le temps de celui qui, en percevant ce choc dans le temps, est jeté
hors de la vie qu’il avait planifiée — grice 2 la rencontre avec cet « appel ».

Comme nous venons de le voir, Riceeur parle d’une « opération », d’un
« procés de parabolisation »>°. Mais ol a lieu ce processus du devenir-
parabole, de parabolisation ? Dans le texte ? Ou dans "existence ? Pour étre
exact, dans les deux, entre les deux. Le ceeur de ce processus — nous ’avons
déja évoqué — est le processus métaphorique de réorientation. La ou la
métaphore n’est pas con¢ue comme une fonction rhétorique, mais comme
une fonction poétique du langage, elle n’illustre pas quelque chose de déja
connu, mais elle ouvre a la découverte de ce qui n’a encore jamais ¢té
entendu, vu ou pensé. Cette découverte conduif, a travers ’échec d’une
premiére tentative avortée de compréhension (« Achille est un lion. » —
« Mais non, ce n’est pas un lion | Un lion ne ressemble pas du tout & cela | »),
vers quelque chose de nouveau, d’encore non dévoilé. Riceeur parle, au sujet
de la premiére tentative de compréhension immédiate, d’une « impertinence
prédicative ». Mais, si celle-ci signifie une perte de langage, elle ne signifie
pas moins un gain de langage, et en celui-ci un nouvel accés & la réalité. Ce
qui est libéré dans I'échec de la tentative immédiate de compréhension, ¢’est
Pouverture d’un horizon encore jamais rendu accessible, qui mobilise toute
ma capacité¢ de compréhension. De I"horizon, qui s’ouvre ainsi, on peut dire
quelque chose de tout & fait surprenant: c’est que je ne pourrai jamais
Pemplir sans le travail créatif de la fiction, mais que je ne pourrai jamais
Pemplir non plus dans et avec ce travail créatif de la fiction. Le processus
d’innovation dans lequel se lient langage et imagination se dirige vers un
espace ouvert, dont la pro-position, le pro-jet, 'amplitude ne se laissent
combler par aucune de mes activités et aucune de mes capacités, un espace
ouvert qui m’exige en se donnant a travers moi. La fusion de 'ouverture de
I’horizon du texte et de ’ouverture de I’horizon de ma compréhension de
moi®®, cette fusion, en tant qu’elle est constitutive de ce qui fait le discours en
paraboles de Jésus, trouve son expression dans ce que 1’on peut appeler une
définition du récit-parabole par Riceeur :

{L]e récit-parabole est lui-méme un itinéraire de sens, un dynamisme signifiant,
qui transforme une structure narrative en un processus métaphorique, en direction
d’une expression-énigme — le Royaume de Dieu”’.

* P RICEUR, « La Bible et I’imagination », art. cit., p. 342.

% A la fois dans et au-dela de ma compréhension.

*7 Ibid. Sur le concept d’« expression limite », comme sur Pensemble des éléments discutés
ici, cf. HB, p.231-236 (« expressions limites »), p. 237-252 (« concepts limites »). Dans
notre contexte, RICEUR parle d’« expression-énigme ».

PAUL RICGEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 145

Le récit-parabole : un itinéraire de sens. La concentration de la pensée est
mtéressante : ce n’est pas la structure narrative qui comfienf un élément
métaphorique ; mais elle devient ce processus métaphorique. Le mouvement du
récit qui raconte paisiblement s’intensifie jusqu’a aboutir 4 une dynamique
dans laquelle la narration entre en conflit avec elle-méme et indique une
solution & ce conflit qu’elle n’abrite plus, dont elle ne dispose plus et dont elle
parle pourtant. Dans cette intensification de la forme de langage, dans cette
imbrication en elle-méme (Ricceur parle de « distorsion ») et dans 'imagination
qui se lie a elle, le lecteur/auditeur de la parabole est entrainé ou « propulsé »?
dans un espace libre qui ne lui aurait jamais été ouvert autrement.

I1. La forme langagiére de la parabole (I)

Mais comment est-il possible que ce qui, dans la métaphore, est concentré
dans une courte formule, ce qui, en elle, choque, dés-oriente et ré-oriente
(«les colonnes du temple de la forét») soit, d’une maniére tout aussi
provocante, déployé et présent dans le flot du récit en constante progression ?
Comment ce phénomene d’effort (ne devrait-on pas méme dire: de sur-
effort 7) de la langue, qui saute aux yeux dans des formes de langage si
courtes et si concentrées, peut-il se produire dans la forme de discours plus
exhaustif d’un genre littéraire plus long ? Car, en fait, la parabole déplace
notre écoute ou notre lecture dans un déséquilibre, une irritation. Sous sa
forme de discours tranquille et peu spectaculaire se cache quelque chose
d’inoui. Pensons seulement a la parabole de la « brebis perdue », a celle du
« fils prodigue », a celle des « talents »... Comment §’introduit dans le réeit
le paradoxe, I'inquiétude, le déséquilibre qui nous entraine avec lui ? Une
observation tout a fait extérieure en montre quelque chose : ce qui est raconté
est tout & fait ordinaire, mais, a2 un moment ou 'autre, le récit prend un
tournant qui ne s’intégre pas dans le registre de ’ordinaire. Riceeur parle,
pour rendre compte de cette rencontre de 1’ordinaire et du non-ordinaire dans
la parabole, de son « extravagance ». Tout d’un coup surgit quelque chose de
démesuré, d’extréme, quelque chose qui fait irruption dans P'habituel, le
dépasse et le bouleverse. Quelque chose gui prend, si I'on veut, le cours
attendu du récit, ses évidences et ses schémas en « flagrant délit de
mensonge ». Lorsque nous entendons une parabole, il y a quelque chose qui
dépasse et fait éclater notre attente, notre attitude (notre attitude d’écoute,
mais aussi notre attitude de vie).

*¥ RICEUR recourt & plusicurs reprises au terme « dérapage », cf. par exemple R, p. 17.



146 HANS-CHRISTOPH ASKANI

Quel berger abandonnerait quatre-vingt-dix-neuf brebis pour en chercher une
jusqu’a ce qu’il la trouve ? (Mt 18,10-14). Quel pére recevrait avec magnificence
son fils parti et revenu ? (Lc 15,11-32). Quel hote jetterait a la porte un invité mal
habillé 7 (Mt 22,11)%.

Cette « extravagance » qui se manifeste diversement ne nous touche pas de
la maniére dont, par exemple, nous touche le monde tout autre d’un conte, qui
nous fait réver, espérer, souhaiter, trembler. . .; elle nous touche autrement,
d’une mani¢re moins négociable; moins gérable, parce qu’elle n’a pas lieu dans
un autre monde, mais dans le ndtre. « Non, je ne me comporterais pas ainsi, je
ne pourrais (ni ne voudrais) me comporter comme ce berger, comme ce pére ;
je ne suis pas comme cela... » Et pourtant (ou bien justement), nous sommes
entrainés dans le récit et, d’une maniére ou d’une autre, arrachés a la continuité
et a la stabilit¢ de notre existence. Ce qui est raconté dans la parabole — malgré
son caractére tout autre — nous séduit, nous ébranle, nous emporte avec hii.
Finalement, ce berger n’a-t-il pas — au moins qussi — raison ?

A maintes reprises Ricoeur met la parabole en lien avec les autres formes
de discours que nous pouvons distinguer dans la prédication de Jésus, en
particulier celles du paradoxe et de ’hyperbole :

Comme le paradoxe, I’hyperbole a pour but d’arracher ’auditeur au projet de faire
de sa vie quelque chose de linéaire. Mais tandis que I’humour ou le détachement
tendraient a nous éloigner totalement de la réalité, Phyperbole nous fait revenir au
contraire au cceur de I’existence. Le défi lancé a la sagesse conventionnelle est en
méme temps un mode de vie. Nous sommes d’abord désorientés avant d’étre

réorientés. N’est-ce pas la méme chose qui arrive avec les paraboles 7 Leur facon

d’enseigner est-elle différente de cette réorientation par désorientation 7*°

Cette réorientation par désorientation, ou réorientation dans la désorien-
tation, dans les paraboles tient justement — cela parait banal, mais cela ne Uest
pas — a la comparaison. Pour la comprendre vraiment, il nous faut voir ce qui
est réellement comparé. Cette question est importante, car ce n’est qu’ainsi que
nous pouvons évaluer de maniére adéquate le mouvement qui est mitié par les
paraboles. A quoi la comparaison se rapporte-t-etle ultimement, vers quoi tend-
elle 7 S’agit-il des personnages en tant que tels, de attraction et de la répulsion
qu’ils exercent sur mous? Le «fils prodigue» et nous; le «pére» qui
’accueille avec tant de bonté et nous ; le « marchand » qui trouve une petle
unique et nous ; les « vierges sages » et nous... ; etc. Cela se pourrait, mais la

39 .

Ibid.
* Paul RICEUR, « A I’écoute des paraboles : une fois de plus étonnés », in : HB, p. 256-
265, ici : p. 263.

PAUL RICEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 147

dynamique du récit serait-elle alors vraiment évaluée, nous serions-nous
vraiment exposés a elle — ou aurions-nous arrété trop t6t le mouvement 7 Les
paraboles ne seraient-elles alors pas devenues une sorte de mode d’emploi 7
« Dans le monde, vous vous comportez ainsi, vous pensez ainsi, vous jugez
ainsi ; mais face au “Royaume de Dieu”, vous devriez vous comporter ainsi,
penser ainsi, etc. ».

Riceceur a sans cesse souligné qu’il ne s’agit pas, dans les paraboles, de
chercher une comparaison avec un personnage donné (ici, par exemple, le
berger, le pére, I’hote), de s’identifier & Jui, mais qu’il s’agit de la comparaison
avec ce qui se passe, avec un « drame »*'. Pourquoi est-il si important de
constater que ce ne sont pas les personnes qui sont en jeu, mais le drame,
Pintrigue 7 Parce que la parabole, si elle accomplit vraiment un processus
métaphorique, ne nous conduit pas vers un exemple auquel nous devons nous
conformer, mais nous entraine dans un processus qui nous advient et qui, si
Pon peut le dire d’une manicre aussi peu élégante, nous déséquilibre d’avec
nous-mémes. Un exemple que nous nous sentons appelés a suivre serait le point
d’arrivée de ce mouvement. « Tu dois étre ainsi... » ; « si tu étais ainsi... » Il
en va tout autrement dans la parabole. Avec elle nous sommes emportés dans
un mouvement qui, non seulement, a commencé bien avant nous et ne se
termine pas avec nous, mais qui devient d’autant plus intense que nous y
entrons. Pour décrire ce mouvement qui traverse la parabole — et I'auditeur
avec elle —, Riceeur introduit, 4 c6té du concept d’extravagance, les concepts de
crise et de dénouement. Ils désignent les moments décisifs de I« intrigue ». On
peut les reconnaitre, de maniére diverse, dans chaque parabole. A un moment
donné, le cours normal des choses atteint un tournant, et a un moment donné, le
récit reprend son cours... Ce sont justement ces concepts, indispensables a
la pensée de Riceeur, qui pourraient conduire a un malentendu : comme si la
réorientation, le processus de réorientation qui est rendu possible par la
désorientation, s’apaisait avec le dénouement, et comme si I’extravagance dont

' « 1l en est du Royaume comme dans "histoire oti... etc. Cela signifie que le Royaume n’est

pas traité comme un état de chose[s], comme une réalité figée, mais, au sens propre du mot,
comme un “drame”, ¢’est-a-dire un tissu d’événements qui arrivent par I’action d’un certain
nombre de protagonistes (personnages qui jouent un rble dans le récit). Ce qui fait donc
parabole, ce ne sont pas les personnages, mais I’intrigue, caractérisée par un moment de crise et
par un dénouement » (R, p.16). Dans le recueil de textes sur L herméneutique biblique,
RICEUR exprime la méme problématique dans une autre terminologie : « Nous avons vu que
I'usage sémantique et lexical de I’expression “comparé a...” ne s’applique pas a celui qui fait
quelque chose dans la parabole, mais plutot a la séquence méme des actions dans lesquelles
I’actant principal est impliqué » (HB, p.219). Cf. aussi « A I"écoute des paraboles », art. cit.,
p. 258 : « Ce qui fait sens, ce ne sont pas les situations en tant que telles mais [...] Uintrigue, la
structure du drame ».



148 HANS-CHRISTOPH ASKANI

nous parlions était alors uniquement concentrée dans le moment de ecrise. En
est-il pourtant bien ainsi ?
Intéressons-nous a la parabole de la perle précieuse (Mt 13,45s.):

Le Royaume des cieux est encore comparable 4 un marchand qui cherchait des
perles fines. Ayant trouvé une perle de grand prix, il s’en est allé vendre tout ce
qu’il avait et i I’a achetée™,

Ou se trouve, ot se situe 'extravagance dans cette parabole ? Tout d’abord,
en fait, dans la crise : il y a tant de belles perles, une plus précieuse que Pautre. ..
Mais en voici soudain une — tout autre, incomparable, non seulement la plus
belle de toutes, la perle numéro 1, derriére laquelle arrivent 4 un moment la
numéro 2, la numéro 3... Non, elle n’entre pas dans ces comparaisons, elle est
toute seule — unique, non seulement la nouvelle numéro 1, mais plus que la
numéro 1 —, reléguant toutes les autres (aussi belles soient-elles 1) 3 un rang qui
n’a rien a voir avec elle. Les autres sont toutes comparables les unes aux autres,
mais de telle maniére qu’il ne vaut désormais plus la peine de les comparer, car
il en existe maintenant une qui est incomparable, hors jeu, unique. C’est bien 1a
Pextravagance : que faire face a elle ? Admetire, reconnaitre cette unicité, cette
incomparabilité ? C’est exactement ce que fait le marchand : il vend tout ce qu’il
possede — simplement pour ceite seule perle |

Ou est P'extravagance ?, demandions-nous. Dans la crise, répondions-
nous, dans I’apparition de 'unigue — et dans la question, D’atiitude, le
bouleversement qu’elle provoque. Ici commence donc Iextravagance. Mais
ou s’arréte-t-elle 7 On pourrait penser : avec achat de la perle (en fait,
maintenant, elle est & lui...). Or le secret, le sens de la parabole, est autre :
c’est que I’achat de la perle n’est pas non plus la fin de la crise ; que
I« extravagance » ne s’arréte pas avec lui. Si la perle unique est vraiment
unique, vraiment incomparable, ne va-t-elle pas jusqu’a faire éclater le fait
méme de "approcher dans la mesure ou il se comprend comme dénouement ?
On peut poser la question autrement : comment peut-on vivre avec elle, cette
perle unique ? La possession, cette nouvelle possession, prend-elle fin 4 un
moment donné ? Cela aurait certainement été plus beau, plus tranquille, plus
naturel, plus agréable de continuer a vivre avec les nombreuses autres perles.
Mais cette perle unique, face a laquelle les autres n’existent méme plus,
comment doit-on, comment peut-on vivre avec elle ?

* RICEUR lui-méme a un Jour préché sur cette parabole (en relation avec d’autres ; cf. « A
l’écoutf: des paraboles », art. cit). Dans mon interprétation — que je me contente
d’esql{lsser a grands traits —, je ne m’appuie paf sur celle de Riceeur, je reprends cependant
son orientation herméneutique.

PAUL RIC@EUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 149

On a toujours compris la parabole comme s’il était impossible d’imaginer
que le marchand ait pu agir autrement. Qui, 4 ce moment, pourrait prendre
une autre décision ? | Et dans cette décision juste, appropriée — P'achat de la
perle plus belle que toutes les autres —, la situation en serait venue 4 sa
conclusion, 3 son dénouement. Cette interprétation est un malentendu™® .
L’incomparabilité¢ de la perle fait qu’il n’y a pas d’arrivée ; il n’y a pas de
dénouement. Certes, le marchand ne pouvait pas ne pas acheter la perle, mais,
au bout du compte, il n’a pas pu non plus I"acheter (en sorte qu’elle devienne
une possession acquise). Comment pourrait-on d’ailleurs acheter ce qui fait
éclater tout calcul, toute certitude, toute mesure ? Comment veut-on répondre
a Dirruption de ce qui bouleverse tout 7 Le marchand achéte I'in-achetable.
Ainsi s’achéve la parabole — malgré (et dans) "apparent aboutissement —

4
avec un mouvement vers 'ouvert .

® Elle présuppose déja une compréhension de ce qu’est le Royaume de Dieu. Celui-ci est
plus grand, plus beau, plus important, plus précieux que toute autre chose au monde. Qui
n’échangerait pas tout pour ’avoir ? De ce Royaume de Dieu déja connu, la perle et son
achat ne sont alors qu’une iltustration. Ce que le Royaume de Dieu est, nous le savons ; le
récit de la perle nous le redit encore une fois: son achat est rendu évident par
I’incomparabilit¢ du Royaume. Mais que se passe-t-il lorsqu’on lit la parabole de cette
maniére ? L incomparabilité de cette perle unique, inconcevable dans la logique du monde
et qui fait éclater toutes les coordonnées de ce qui est connu et praticable, est amenée a étre
acceptée & travers la comparaison avec I’incomparabilité plus grande du Royaume de Dieu.
Mais, de cette maniére, I’incomparabilité radicale duo Royaume de Dien, en tant que
présupposé déja compris, devient & son tour une donnée qui fait partie du monde. Si 'on
veut que ’apparition de la perle incomparable et le scandale de son achat soient compris de
maniére évidente et donc acceptable, c’est le Royaume de Dieu postulé comme
incomparable qui en fait les frais. Mais Jésus voulait-il précher un Royaume de Dieu
postulé comme incomparable, ¢’est-a-dire déja connu dans son incomparabilité ? Ou bien
voulait-il guider la compréhension, qui n’arrive jamais & son terme, vers 1’incomparabilité
du Royaume de Dieu? Tl est vrai: nous cherchons toujours — non seulement dans le
langage, mais aussi dans la vie de tous les jours — la comparaison, des points de référence
qui nous permettent de prendre une décision, d’adopter une attitude, un point de vue. Mais
Jésus parle de ce qui fait éclater ce schéma et cette attitude : la perle est incomparable, le
Royaume de Dieu est incomparable. A travers la parabolisation, ce n’est donc pas leur
comparabilité qui est établie, mais leur incomparabilité qui est dite.

“ Dans la prédication sur Mt 13,31-33.45-46 déja mentionnée, RICEUR, tout en cherchant
lui-méme une solution, donme un indice: « Si nous rassemblons toutes ces formes de
découvertes, la parabole ne désigne-t-elle pas une certaine relation fondamentale au temps ?
Un certain mode fondamental d’étre dans le temps ? Je veux dire ce mode qui mérite d’étre
appelé I’événement par excellence » (« A 1’écoute des paraboles », art. cit., p. 259). Mais
Riceeur ne nous a-t-il pas conduits ici (2 la suite de la parabole) devant quelque chose
d’impossible, d’insurmontable : « I’événement par excellence » 7 Qu’est-ce donc, d’ailleurs ?
On ne pourra pas le saisir en le résumant en une phrase ; dans ce cas, on n’aurait d’ailleurs pas
besoin d’une parabole. Non : « Pévénement par excellence » ne peut étre « saisi» qu’a travers
le temps dans lequel nous 1’accueillons, le recevons dans notre existence. C’est ce que décrit



150 HANS-CHRISTOPH ASKANI

. . , .

8%il est vrai que 'extravagance de la crise est de nature & ne jamais
prendre fin, elle est bien, & une échelle beaucoup plus grande, une extra-
vagance non seulement de la crise, mais du dénouement®’.

V. La forme langagiére de la parabele (II)

Nous avons fait un premier pas dans la compréhension de Pinterprétation
ricceurienne de la parabole. Interprétation, non d’une parabole particuliére,
mais de ce qui se passe dans la parabole en tant que forme et événement du
langage. Nous étions ainsi arrivés 4 la question de savoir comment une
certaine « intensification » de I’expression du langage™, qui culmine dans le
paradoxe et ’hyperbole (comme nous les avons rencontrés dans les sentences
de Jésus), pouvait se réaliser dans la parabole. Cela nous a amenés &
Pexpression d’« extravagance » ; elle apporte au récit en parabole ce qui,
dans les sentences eschatologiques et sapientiales, est concentré dans Pespace
le plus réduit, comme un choc qui advient dans la langue elle-méme.
Cependant, dans la parabole, le choc est moins évident, méme s’il n’est pas
atténué. Il n’en est pas moins inévitablement perceptible. Mais comment ?
Parce que, dans la parabole, ce qui est hors du commun heurte ce qui est
normal. Ce qui dépasse I'ordinaire entre dans I'ordinaire. Cela introduit un
élément de tension insoluble dans la parabole. L’effort de la langue y est
poussé a P'extréme. C’est pour cela que nous parlions d’une inquiétude
fondamentale dans la proclamation de Jésus. Inquiétude qui se communique &
quiconque entend cette prédication. Dans le cas de la parabole, elle prend la
forme du « dérapage ». Comme on dit d’une voiture qu’elle « sort» de sa
trajectoire, ainsi le lecteur des paraboles de Jésus est ¢jecté de la route qu’il
avait prévue. Cette « sortie » a son centre dans le paradoxe autour duquel la
parabole prend sa forme. Ce paradoxe — c¢’est ce qui est décisif — est 4 la fois
celui du récit et celui de 'auditeur. C’est & cause de ce paradoxe que la
parabole est racontée.

Nous touchons au paradoxe de la parabole : elle débute de facon ordinaire, pour
tourner au fantastique. Mais & un fantastique qui reste un fantastique du quotidien

aussi Rif:oaur : « Préparons-nous & la nouveauté de ce qui est nouveau. Alors nous pourrons
dé?ouvr%r » (ibid.). Mais justement, ce n’est pas possible ! La nouveauté dépasse toute
prepara_tlon — et néanmoins cetfe nouveauté, son événement, « I’événement par excellence »,
fsst I’enjeu de notre rencontre avec Dieu.
'Et, de fait,. RICEUR parle/ailleurs de '« extravagance du dénouement », « La logique de
4J§:sus‘ Romains 5 », Etudes théologiques et religieuses 55/3, 1980, p. 420-425, ici : p. 422.
Cf. HB, p. 218 et 223.

PAUL RICGEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 151

[...1. L’extraordinaire dans "ordmaire, voila qui déroute et porte & demander :
pourquoi raconte-t-on cette histoire ? Ce n’est pas pour enseigner ie jardinage,
P'élevage ou I'économie domestique ! Mais si ce n’est pas pour le plaisir de
I’histoire, alors ¢’est que Ihistoire, sous des airs de banalité, parle d’autre chose.
Le « dérapage » de I'histoire est le secret du genre « parabole ». La parabole
signifie le Royaume, précisément par ce trait d’extravagance qui la fait éclater
hors de son cadre®’.

C’est la derniére phrase qui est la plus instructive. L extravagance dont elle
parle fait sortir la parabole de son propre (!) cadre. Ce mouvement se
communique a I’auditeur, et il n’a d’ailleurs lieu qu’avec lui. Jaurais voulu
dire : « en lui » ; pourtant, ce qui se passe ici ne reste pas en "auditeur, mais va
avec Iui au-dela de Iui. Nous avons déja vu cela a propos de la métaphore : elle
conduit  une réorientation de la compréhension. Ricceur parle toujours, en lien
avec la métaphore, de « désorientation » et de « réorientation ». Les paraboles
ne donnent aucune instruction sur la maniére dont nous devons nous
comporter : fais comme le berger avec ses cent brebis, sois aussi généreux que
le pere de la parabole du « fils prodigue », sois aussi repentant que ce fils
perdu ; en tout cas, ne sois pas jaloux comme I"autre fils resté a la maison !

Si ce que nous avons dit de 'extravagance est juste : qu’elle ne se limite
pas au moment de la crise, mais qu’elle s’étend jusqu’au dénouement et,
méme, ne prend toute son ampleur que dans la résolution du neeud de la crise,
alors cela ne peut pas se faire avec de telles directives — ni d’ailleurs avec
aucune autre. Méme le concept de décision, que Ricoeur met souvent en
évidence, est — si indispensable soit-il — trop étroit pour pouvoir embrasser ce
qui a été ouvert ici. « Nous ne pouvons jamais faire un tout de la séquence
orienter — désorienter — réorienter >>48, écrit Gilbert Vincent. Le mouvement
une fois commencé ne se laisse plus circonscrire, ne se laisse plus arréter. Et
pourtant, il doit agir dans la vie de celui qui est concerné, touché par un tel
discours, il doit devenir effectif en hui, il doit devenir une forme de sa vie. Ce
qu’il y a de surprenant dans cette situation est mis en valeur par Ricceur dans
une formule percutante. Au sujet de la prédication de Jésus, il parle de
I’« enseignement de 1’exception » que nous recevons”.

L’« enseignement de 'exception » — et non un enseignement concernant
une exception, car sinon se laisser enseigner comsisterait & en revenir de
nouveau a la régle ou, dans des cas extrémes de la compréhension de soi, &
vouloir devenir comme I’exemple extréme ! Chez Ricceur, au contraire, il s’agit

47
R, p. 17.
* Gilbert VINCENT, La religion de Riceeur, Paris / Ivry-sur-Seine, Editions de 1’Atelier /
Editions ouvri¢res, 2008, p. 134.
* P. RICEUR, « La logique de Jésus », art. cit., p. 422.



152 HANS-CHRISTOPH ASKANI

de ['enseignement de /’exception. L’exception enseigne. Ou, dit autrement : le
fait que P'exception existe et nous soit transmise est 1’enseignement. Et la
grande question est : que faire d’un tel « enseignement », comment survient-il
et comment devient-il notre ? Un enseignement qui ne confirme pas la régle,
qui ne la compléte pas non plus, mais qui la fait éclater’™. Il faut entendre le
paradoxe de I'expression « enseignement de Pexception». Le concept de
Ienseignement est lui-méme — avec celui qui entend cet enseignement, qui
cherche a I’accepter — pris dans un tourbillon. « Enseignement de Pexception ».
Parce que I’enseignement (peut-étre doit-on aussi dire la « prédication », mais
la prédication au sens d’un enseignement, de la découverte et de la transmission
de quelque chose de nouveau), parce que I’enseignement est celui de
"exception elle-méme, il ne laisse pas subsister les cadres, les présupposeés, les
coordonnées de la compréhension ; cet enseignement les relativise, il les brise.
Et nous, nous sommes « projetés » vers le large.

V. Pro-position et poétigue

Comment peut-on désormais vivre avec cela? La mise en route, 1’écla-
tement que le récit ne nous raconte pas uniquement, qu’il conduit devant nous,
qu’il nous présente, qu’il nous propose’’ et dans lesquels il nous entraine ne
seront pas sans conséquence pour la réponse, non seulement dans son contenu,
mais aussi dans sa maniére, dans son caractére. Il ne s’agit pas seulement
d’obéissance ! Dans 1’obéissance, toute inquiétude serait contenue et capturée.
Elle serait traduite dans I’action qui place dans le monde, en toute sécurité, en
toute certitude, en toute délimitation, ce qui était auparavant inquiétude. Mais il
s’agit de plus, d’autre chose que I’éthique. Pourtant, que peut-il y avoir d’autre
que I’éthique, 1 ol il en va de notre vie, de son orientation, sa forme, son
«sens » ? Riceeur, dans son herméneutique, a déja suggéré 1'idée qui entre en
Jeuici: il n’en va pas seulement de I’éthique, il en va de la poétigue de notre
existence. La mise en liberté, la pro-position du récit emporte avec elle Ia
décision, "obéissance — et nous entraine au-deld de nous-mémes. Poétique au
double sens du terme : le poétique au sens de la poésie et le poétique au sens de
ce qui crée, qui ne se contente pas d’imiter ou d’exéouter... C’est dans ce
doublement et simplement poétique qu’est transportée notre existence 2
I’écoute des paraboles. « Oui, comment peut-on vivre avec cela ? » Avec cette
perle pour laquelle toutes les autres ne sont désormais plus 13 2 Avec cette

~

0 Cf, le verbe « éclater », ibid., p. 421.
*! Riceeur parle de « pro-position ».

PAUL RICEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 153

image du berger qui suit une brebis perdue en laissant derriére lui les quatre-
vingt-dix-neuf autres 7 Avec cette bonté et cette exubérance du pere accueillant
son fils prodigue ? En effet, cette exubérance qui est la bonté elle-méme, qui
n’est rien d’autre que bonté — comment vivre avec elle 7 Ce qui est touché en
nous en entendant la parabole doit étre plus — est plus — que tel ou tel mode de
comportement : « notre imagination, le pouvoir de nous ouvrir 4 de nouvelles
possibilités », dit sobrement Riceeur.

[QJu’est-ce qui est réorienté en nous ? Et dans quelle direction ? Je dirais que ce
qui est réorienté par ces extrémes paroles, c’est moins notre volonté que notre
imagination. Notre volonté, ¢’est notre capacité de suivre sans hésiter la voie une
fois choisie, d’obéir sans résistance a la régle une fois connue. Notre imagination,
c’est le pouvoir de nous ouvrir & de nouvelles possibilités, de découvrir une autre
voie en voyant les choses autrement, le pouvoir d’accéder a une regle en recevant
Ienseignement de I’exception®”,

Dans le cadre d’une « poétique de existence », 'imagination, la force de
représentation, la fiction recoivent une place d’honneur non seulement dans
un sens anthropologique mais ontologique. L’imagination est I’« organe »
dans lequel arrive tout ce qui vient nouvellement au monde — mais de telle
maniére qu’il en ressort 2 nouveau, en une ouverture toujours inépuisable. Or,
cette ouverture ne se trouve pas dans le monde ; elle vient en lui, comme le
langage, qui y découvre ce qui ne 8’y trouve pas encore, non : offre ce qui ne
s’y trouve pas encore. L’offre a qui ? Au monde. L’imagination recueille et
rend ce cadeau. Le rend 7 Non, il n’y a pas de retour. C’est pour cela que
Riceeur parle de « pro-position du monde ». L’imagination s’expose a cette
proposition, a ce monde — et continue a s’exposer en tant que penser, agir,
sentir’... Elle entre dans un champ indéterminé, elle se laisse affecter par lui,
sans pour autant étre elle-méme imprécise. Il serait intéressant, d’un point de
vue philosophique, de déterminer plus précisément cet état intermédiaire de
I’imagination entre une liberté totale et une liberté conditionnée™. Nous nous
contenterons ici d’indiquer que le sérieux, le risque de la projection (de soi)
de Pexistence humaine entrent en elle, et que, d’un autre cbté, cette
projection de soi est entrainée dans I’imagination, emportée par elle, arrachée

2 Ibid., p. 422.

3 RICEUR dit : « Cest ainsi que je comprends la transition entre I’explication sémiotique et
Pinterprétation qui a son achévement dans la pensée, ’action ef la vie des individus et des
communautés interprétants » (« La Bible et I'imagination », art. cit., p. 356 ; je souligne).

* Dans « La Bible et I’imagination », RICEUR en indique la direction avec les concepts
d’« invention réglée » et de « productivité normée » et avec son renvoi & la Critique de la
faculté de juger de Kant (ibid., p. 340).



154 HANS-CHRISTOPH ASKANI

a sa propre domination, jetée hors d’elle pour revenir 2 elle-méme, mais de
maniére toujours différente.

VL Un pére, deux fils, ou la parabele d’un amour qui est toujours autre

Y a-t-il quelque chose, une attitude, qui englobe le mouvement,
Iinquiétude, la réorientation qu’offre la parabole ? demandions-nous. 11 était
question de fiction, d’imagination, de poétique de I’existence, d’un « voir les
choses autrement »*°, d’un « retournement »°°. Et il en allait de ce que
devient la compréhension, de la maniére dont s’ élargit son concept. Ricoeur
indique tout I’enjeu de cette « découverte » :

[D]e la méme maniére que le monde du texte n’est réel que dans la mesure ot il
est fictif, il faut dire que la subjectivité du lecteur n’advient 3 elle-méme que dans
la mesure ou elle est mise en suspens, irréalisée, potentialisée, au méme titre que
le monde lui-méme que le texte déploie.

QOu encore :

Non point imposer au texte sa propre capacité finie de comprendre, mais
s’exposer au texte et recevoir de lui un soi plus vaste®’.

La subjectivit¢ en suspens ; une attitude qui fait éclater toute attitude ; un
soi plus vaste ; plus qu’un jugement théorique, plus qu’une décision pratique...
Quand Riceeur définit Iimagination comme « pouvoir de donner forme &
I’expérience humaine »°®, il faut entendre ce qu’il y a d’étonnant dans cette
formule, entendre que ce qui n’est enfermé dans aucune forme, que ce qui
implique justement I’éclatement de celle-ci (le départ vers quelque chose qui

22 P. RICGUR, « La logique de Jésus », art. cit., p. 422.

R, p. 18.
%7 P. RICEUR, « La fonction herméneutique de la distanciation », arf. cit., p. 117. Ricceur parle
ailleurs du fait que notre expérience est « transfigurée ». Non que nous fassions désormais
— encore — une autre expérience, mais c’est notre expérience elle-méme qui se transforme.
« L’identité du texte narratif ne se cantonne pas dans ce que I'on appelle le “dedans” du texte.
Comme identité dynamique, elle émerge a I’intersection entre le monde du texte et le monde
du lecteur. C’est dans I'acte de lecture que la capacité de Iintrigue de transfigurer 1’expé-
rience est actualisée. L’acte de lecture peut jouer ce role parce que son dynamisme propre se
greffe sur celui de I'acte configurationnel et le conduit 4 son achévement », « Le texte comme
igentité dynamique » (1985), in : HB, p. 129-144, ici : p. 139s.

P. RICGEUR, « La Bible et I’imagination », art. cit., p- 340 ; cf. aussi: « I’imagination
[...] comme pouvoir de redécrire la réalité » (ibid.), ainsi que « L’imagination dans le
discours et dans Iaction » (1976), in : Du texte & [’action, op. cit., p. 213-236, ici : p. 221.

PAUL RICGEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 155

n’est pas encore fixé, qu’on ne peut jamais rattraper totalement), que cela
alors — cette ouverture qui ne prend jamais fin — doit déterminer la forme.
Mais comment ? Comment peut-on penser cela: a la fois Pouverture et la
forme ? A la fois P’ouverture sans bornes et la vie (la vie de tous les jours) 7

En gardant & Desprit cette question posée, nous nous tournons maintenant
vers un de ces textes qui ont donné a Ricceur Iimpulsion de son herméneutique
biblique : une parabole, la parabole du « fils prodigue ». A ma connaissance,
Riceeur y fait plusieurs fois allusion’, mais n’en donne jamais une inter-
prétation. Ici non plus, une interprétation épuisant le sens du récit ne peut étre
donnée ; seuls quelques-uns de ses traits seront pris en considération. La
question esquissée au début au sujet de la possibilité d’un langage de 'amour
en sera l’arriére-plan.

Ce qu’il y a de surprenant dans cette parabole, ¢’est qu’on peut la lire de
maniéres tout a fait différentes. Ainsi, elle a trouvé dans histoire de ’Eglise
des échos multiples. Les deux fréres opposés, mais aussi le pére, se sont prétés
au besoin d’identifications diverses : du pére avec Dieu, du fils perdu avec
nous ; cela va jusqu’au veau abattu, interprété comme représentant le Christ®™.
Les interprétations psychanalytiques n’ont pas non plus été en reste®’. Nous ne
poursuivrons pas plus loin ces différentes interprétations, nous tenterons
cependant (conformément aux catégories herméneutiques que Ricceur a
écoutées, épiées chez les paraboles elles-mémes) de suivre Pintrigue du récit.
Nous prenons pour cela le texte tel qu’il nous est transmis en Le 15,11-32%%,

On peut y repérer, selon la maniére dont on place I'accent du réeit, deux
ou trois « sections ». Une division en trois parties distingue : a) le départ de la
maison du plus jeune fils, jusqu’a ce qu’il en arrive & la misére pour prendre
la décision de retourner 4 la maison de ses parents ; b) le retour et I’accueil du
pére ; c) la protestation du fils ain¢. Pour notre interprétation, nous partons
d’une histoire divisée en deux parties : a) départ et retour du fils cadet (y
compris ’accueil et la féte) ; b) arrivée du fils ainé.

* Cf. HB, p. 225, 260s. et 263.

% Francois BOVON donne un bref apercu de I"histoire de I’interprétation de cette parabole
dans « La parabole de I’enfant prodigue (Luc 15,11-32) », in : ID. et Grégoire ROUILLER (¢d.),
Fxegesis. Problemes de méthode et exercices de lecture (Genese 22 et Luc 15), Neuchétel,
Delachaux et Niestlé, 1975, p. 36-54, en particulier p. 39-42 ; cf. en outre HB, p. 306.

S par exemple Frangoise DOLTO et Gérard SEVERIN, Les évangiles et la foi au risque de la
psychanalyse ou la vie du désir, Paris, Gallimard, 1996, p. 151-163 ; Louis BEIRNAERT,
« La parabole de ’enfant prodigue (Luc 15,11-32) lue par un analyste », in : Exegesis, op.
cit., p. 136-144,

% Les tentatives d’identifier une forme plus courte, originelle (qui aurait pu se limiter aux
v. 11-14.17-20.24b-28a), sont aussi intéressantes d’un point de vue théologique, mais ne
peuvent pas étre prises en considération maintenant.



156 HANS-CHRISTOPH ASKANI

La lecture spontanée est tellement sous le poids de ce qui se passe lors de la
conversion et du retour du fils perdu que la scéne dans laquelle apparait soudain
le fils ainé passe plutdt au second plan. En fait, ’exégése a toujours évoqué la
possibilité que cet épisode (v. 32-35) soit un ajout plus tardif®’. Mais, dans le
Nouveau Testament, c’est la « version longue » qui nous est donnée. Et le fils
resté & la maison, avec son histoire, en fait partie. Cela modific la lecture, en
particulier lorsqu’on n’oublie pas la premiére impression que I'histoire du fils
perdu est en fait beaucoup plus -passionnante, et que celle du raleur resté 4 la
maison gache un peu 'ambiance générale®. Gache-t-elle seulement I’ambiance
générale ou bien place-t-elle Iensemble du récit sous un autre éclairage ? Pour
aborder cette question d’une maniére relativement ouverte, il faut se défaire
d’une interprétation — trop courante — qui fait équivaloir le plus jeune fils avec le
pécheur malheureux mais prét 4 la repentance, et le bon pére avec Dieu®. Si 'on
procede ainsi, on ne peut rien rencontrer de neuf a I’écoute de la parabole. Car
on sait déja tout : ¢’est-a-dire, que Dieu est si bon et qu’il est — pour cela — si
beau d’étre pécheur. Dans ce cas, le frére ainé ne serait vraiment que le rabat-
joie sage, brave, mais justement d’autant plus perdu. Mais ce n’est justement pas
ainsi que « fonctionne » le récit. Il n’est pas d’avance domestiqué par 1'Eglise et
la dogmatique. Il entraine le lecteur — et il I'entraine, lorsque que celui-ci le lit
jusqu’a la fin (v. 32) — sur des chemins qui ne sont pas si univoques. Le frére
cadet n’est pas d’emblée ’homme perdu qui suscite la pitié, et il n’est pas non
plus d’emblée ’homme repenti exemplaire dans sa repentance. I1 est, comme le
dit justement Emst Fuchs, une crapule (Lump)®; il abandonne ses parents,
dilapide avec légéreté ce que d’autres avaient mis de c6té pour lui durant des
années, laisse a son frére alné 1'entiéreté de la responsabilité et des soucis — en
un mot, il abuse de sa longanimité et de sa fiabilité. 11 est vrai cependant que la
misere dans laquelle il tombe provoque un tournant dans sa vie — un tournant

63 . . . . -y .
” « L’affaire du fils alné n’est-elle pas un ajout conjoncturel, une maniére de régler

quelque compte ?», Frangois BOVON, L ‘évangile selon saint Luc (15,1-19,27), Genéve,
Labor et Fides, 2001, p. 43 (Bovon renvoie a plusieurs autres exégétes allant dans ce sens
dans la note 150).

* On trouve une version de ceite relation entre les deux fréres pamcuherement approfondie
dans la nouvelle d’André GIDE, « Le retour de I’enfant prodigue », in : ID., Romans, récits
et soties, auvres lyriques, Paris, Gallimard (Bibliothéque de la Pléiade), 1958, p. 473-491 ;
of. Pinterprétation de Hans-Christoph ASKANI, « La parabole du “Fils prodlgue” dans 1a
Blble et chez André Gide », Positions luthériennes 57/1, 2009, p. 1-21.

® D’autres identifications ont constamment &té proposées, comme celles du fils ainé avec
le type du Pharisien... (cf. aussi Michael WOLTER qui, de maniére certes un peu atténuée,
souligne « que le fils ainé renvoie de maniére transparente aux Pharisiens et aux docteurs
de laloi », Das Lukasevangelium, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2008, p. 541).

% Ernst FUCHS, « Das Zeitverstandnis Jesu » (1960), in : ID., Gesammelte Aufsditze 11 : Zur
Frage nach dem hisiorischen Jesus, Tiibingen, Mohr, 1960, p. 304-376, ici : p. 369s.

PAUL RICGEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 157

dans le récit et un tournant dans notre attitude 2 son égard. Avec hui, qui n’était
au début vraiment pas IPobjet de notre sympathie ou de notre désir
d’identification, nous souhaitons, nous espérons - lorsque nous le voyons ia,
gardant les cochons, espérant partager leur pitance - qu’il prenne la décision de
rentrer 4 la maison et qu’il y soit de nouveau accueilli. Et en effet, 'accueil que
nous lui souhaitions a lieu, et non seulement cela: il surpasse méme ses
espérances — et aussi les ndtres. Il a quelque chose de débordant que nous
n’attendions pas, une générosité, une bonté, qui surgit soudain, qui n’était pas
préparée (et qui n’aurait pas pu étre préparée). 1l fait éclater le cadre du réeit et
celui de notre attitude par rapport a celui-ci et au fils perdu. Mais ¢’est éirange :
cet accueil hors norme, inattendu et impossible a attendre, convainc et s impose ;
une fois apparue, la réalité de cet accueil s’ établit, une réalité quin’a pas de prix,
qui ne se laisse comprendre ni par des attitudes de justice, ni par des catégories
psychologiques et pédagogiques ; elle est néanmoins réelle et — en ce moment —
plus réelle que toute réalité que nous connaissions jusqu’ici. Ainsi elle prend la
place qu’occupaient jusque-la notre sens de la justice et méme notre sens de la
pitié (’espoir que nous partagions avec le fils perdu qu’il ait le droit de rentrer &
la maison). Cette réalité nouvelle est plus forte. Elle est quelque chose d’autre,
quelque chose de tout autre — et entendre, comprendre cette parabole, c’est faire
I’expérience bouleversante, qu’il v a ce tout autre, ce foujours tout autre (c’est
justement pourquoi il ne faut pas ramener cette expérience en terrain conmy ou
Pon saurait que Dieu agit ainsi, que Dieu doit bien agir ainsi — « ¢’est son
métier », comme dit Heinrich Heine). Non : aucune lecon ne nous est faite — ni
sur Dieu ni d’ailleurs sur nous — : « C’est ainsi que nous devons nous comporter
envers nos semblables, aussi patients, aussi généreux que le bon pére divin ;
¢’est ainsi que nous devons devenir, aussi repentants, aussi pleins de remords,
aussi ouverts que le fils parti et revenu a la maison... » La parabole parle d’autre
chose et parle autrement.

La facon dont le pére va a la rencontre (court & la rencontre), dont il prend
son fils dans ses bras..., surpasse tout souhait, toute mesure de ce qui devait
revenir au fils perdu. Mais cela surpasse-t-il seulement son sentiment de ce
qui est approprié — ou aussi et surtout le ndtre ? Tout d’un coup, notre sens de
la mesure, de I’adéquation, n’est plus intéressant; tout d’un coup, il est
devenu étrangement insipide ; il est comme une réalité passée. La nouvelle
« réalité », qui fait de Pombre & I’ancienne, qui la relégue a un temps passé,
est désormais la vraie : celle d’une générosité débordante, démesurée, quin’a
qu’un seul nom, mais un nom tout a fait adéquat : bonté. La bonté qui surgit
ici, qui se manifeste, qui se met & briller, est désormais la réalité¢ qui nous
emporte avec elle et qui s’empare de nous. En fait, elle ne s’empare pas
seulement de nous, elle nous désarme aussi. Elle nous arrache non seulement
toute conception possible, tout enseignement possible (que nous aimerions



158 HANS-CHRISTOPH ASKANI

tant en retenir), toute attente possible..., elle nous arrache aussi 3 nous-
mémes comme ceux qui reviennent toujours a eux-mémes, comme ceux qui
prennent toujours position, apprennent toujours (veulent toujours apprendre),
s’identifient toujours. Il n’y a rien & identifier ici! Le fils cadet n’est pas
identique avec le fait d’étre pécheur, ni nous avec lui (le fils, le pécheur), ni
le peére avec Dieu, ni nous avec qui que ce soit — méme avec nous-mémes. Ce
n’est justement pas cela, ce n’est justement plus cela. Et ¢’est ce dont nous
faisons I’expérience ici! Nous aussi — justement nous — ne sommes plus
identifiés et plus identifiables. Si quelque chose est identifié ici, ¢’est
uniquement ce qui n’est tout simplement pas comparable : la bonté. Elle est
identifiée a elle-méme. Mais toute autre identification s’y heurte. Elle est
seulement elle-méme... et tout le reste est autre. C’est jusqu’ici que la
parabole nous a conduits. Et on ne peut en effet pas aller plus loin ...

Pourtant, la parabole va plus loin. D’une maniére curieusement non
nécessaire, curieusement dérangeante. Nous le savons : la féte est organisée et
prend place, la durée de ’accueil s’installe et prend place, en un mot : le temps
arrive (au-dela de Iinstant de « bonheur » extréme des retrouvailles) ; et ’envie
arrive, le frére aing arrive, bref : la réalité quotidienne reprend ses droits. Mais
est-ce seulement cette ancienne réalité qui revient ? Un autre point de vue, une
autre légitimité n’arrivent-ils pas aussi ? Une autre 1égitimité 7 Au premier
abord, pas du tout, bien au contraire ! La « seconde partie » de la parabole se lit
comme une confirmation en négatif de ce qui a ét€ raconté jusqu’ici : il en est
ainsi lorsqu’on ne comprend rien, qu’on ne sait rien de la — de cetre — bonté ! 11
en est amnsi lorsqu’on n’aboutit pas jusqu’a elle — ou qu’elle n’aboutit pas
Jjusqu’a nous ! La féte organisée pour le frére cadet ne devrait-elle pas étre une
téte de pure joie débordante, enthousiasmante ? Mais le frére ainé est surpris,
ne comprend pas, n’a pas Pouverture du ceeur. 11 ne participe pas, il s affaisse
pour ainsi dire sur Iui-méme, avec tout ce qu’il était jusque-13, avec ce qui
constituait la détermination et le sens de son existence. Tout cela — la fidélité, la
constance, le service, I’endurance (non seulement pour le temps de la féte, mais
pour le temps qui dure) —, tout ce qui a été vécu durant de longues années, non
seulement n’es? désormais plus rien, mais n’étaif rien. Il devient donc jaloux
— et se comporte de maniére quelque peu mesquine. Comment peut-on avoir
Pesprit aussi étroit ? ! Cela, le pére ne le comprend pas, le fils cadet ne le
comprend pas — et nous non plus, nous ne le comprenons pas.

Aprés quelque temps et avec un certain recul, nous le comprenons peut-
étre un peu. Si nous nous dégageons de toute cette ambiance et de son
envoltement, de ce déplacement de nos attentes et dispositions, de la stabilité
de nos existences reposant en elles-mémes, déplacement vers une autre
sphere, une autre réalité — nous 1’avons appelée (aprés coup) la bonzé —, si
nous nous dégageons donc de ce chemin sur lequel le récit nous a entrainés

PAUL RICEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 159

au-dela de nous-mémes et posons la question : « Quel rapport cela a-t-il donc
avec notre vie 7 », ne devenons-nous pas, si nous sommes honnétes, un peu
soupconneux 7 Si, en effet, nous étions, pour un temps, ces fonceurs, ces
pécheurs, ceux qui s’évadent et qui rentrent & la maison, ne sommes-nous pas
aussi — au moins en méme temps — ces prudents, ces lents, qui nous reposons
sur nous-mémes, fidéles, préts a rendre service et un peu simplets ? Oui, la
bonté du pére a son débordement, sa démesure, son excés; mais a-t-il
raison 7 A-t-il raison vis-a-vis du fils ainé 7 Celui-ci ne doit-il vraiment plus
que se réjouir désormais ? Mettons-nous a sa place ! N’a-t-1l pas subi une
mjustice 7 Déja au moment ou le cadet était parti, et encore maintenant au
moment ou il revient? Du point de vue de la justice, une telle maniére
d’accueillir de nouveau le frére cadet n’est-elle pas inacceptable 7 Le fils
ainé, aussi désagréable que soit son arrivée, n’a pas totalement tort. En tout
cas, il a raison & so maniére (qui n’est pas entiérement subjective). Et qu’il
fasse une telle impression de mesquinerie, qu’il devienne st mesquin et étroit
d’esprit, c’est aussi le mal-heur, I'injustice qu’il subit | D’ou venait le fait
que son arrivée soit si génante ? Cela ne venait-il pas (et ne vient-il pas) de
I"harmonie de ce « monde » de bonté (une harmonie qui est presque une sorte
d’« enfermement ») qui s’est instaurée entre le pére et le fils cadet, et qui, 1a
ou elle est, est fout, enveloppe tout 7 Et qui, si on la compare, si on la met en
rapport, est tellement autre que le monde de justice du frére ainé ; elle n’est
désormais (une fois I’autre monde, le monde ancien, revenu) plus tout ; elle
est au contraire inatteignable et incompréhensible. C’est cette altérité
fondamentale qui dresse une barriére dans les deux directions. Comprendre
une des « positions », celle du fils perdu et retrouvé ou celle du fils alné, ni
perdu ni retrouvé, y étre déplacé..., implique de ne plus comprendre I’autre,
implique son inaccessibilité.

Oui, c’est bien cela. Lorsqu’on s’expose & ce monde de l’accueil sans
mesure, lorsqu’on y est attiré, déplacé, tout le reste parait alors vide et dépassé.
Cependant, il y a aussi la possibilité et méme le fait de ne pas y avoir acces, la
possibilité et méme e fait de ne pas pouvoir s’y exposer. Alors, tout prend un
autre aspect. Alors, tous les deux (les deux qui sont maintenant si heureux : le
frére perdu et le peére accueillant) ont poussé les choses trop loin (ou plutdt se
sont laissés entrainer trop loin...). Un peu de justice n’aurait-elle pas bien
convenu — méme a la bonté ? ! Et tout d’un coup, le charme de la bonté et son
attrait sont rompus. L ambiance n’est plus la méme ; ce monde n’est plus tout, il
est — étrangement — passé. Plus sobrement dit: une fois arrivés a la seconde
« moitié » de la parabole, on y trouve tout d’un coup deux maniéres de « voir ».
On peut voir les choses ainsi et on peut également les voir autrement — et (c’est
cela qui est stupéfiant) on ne peut pas passer d’une vision des choses a ’autre.
L2 ol nous sommes — ¢t 1a ot nous sommes totalement —, nous ne comprenons



160 HANS-CHRISTOPH ASKANI

plus Pautre monde. Dans I’événement de la bonté, nous ne comprenons pas la
mesure, I'instauration de la mesure de la justice ; et appartenant au monde de la
justice et de sa mesure, nous ne pouvons pas voir les limites de celui-ci, ni
discerner une ouverture possible — ouverture vers I'événement de la bonté qui
dépasse toute mesure, toute comparaison, toute compréhension. Qu’est-ce que
cela signifie donc.? Qu’est-ce que cela signific pour la compréhension de Ia
parabole 7 Avons-nous-trouvé le ton juste, le bon mot, lorsque nous avons dit
que I"ambiance avait été gichée par 'arrivée du fils ainé ? Cela n’était qu'une
caractéristique superficielle. Au fond, il s’agit d’autre chose, il en va de la
rupture de deux mondes qui s’¢loignent toujours plus 'un de Pautre”. Ce nest
pas I’ambiance, en vérité, qui est gichée par le fils ainé. Il en va d’autre chose
dans ce récit : la différence quasi absolue entre les deux « positions », les deux
« visions », 1’abime qui les sépare et que notre propre distance par rapport a
I’attitude si infiniment surprenante du pére nous a déja fait ressentir dans la
premiére partie de la parabole, cette différence que la bonté avait, quant a elle,
mtroduite est maintenant de nouveau — négativement — confirmée, de 'autre
c6té, du c6té de celui qui ne la comprend pas. Non, on n’est jamais installé dans
cette bonté ; elle est toujours le tout autre, /o tout autre.

Qu’est-ce que cela signifie pour la compréhension de la parabole lue dans
son intégralité (v. 12-32) ? La réalité de la seconde partie (I’entrée en jeu du
fils ainé) ne suggére a vrai dire pas le regard condescendant sur lui parce
qu’il n’aurait pas compris, etc., mais un tournant nouveau concernant méme
la premiere partie : elle apparait encore autrement, elle apparait une nouvelle
fois surprenante — infiniment surprenante — dans sa particularité, dans son
unicité. Si nous nous étions familiarisés trop vite avec la grace de la bonté
(du «monde » de la bonté), nous apprenons maintenant une seconde fois,
plus douloureusement, mais non moins véritablement, combien elle est autre.
C’est vrai : nous avions le droit d’étre saisis, d’étre séduits, d’étre déplacés
— avec le fils perdu — dans la rencontre avec la bonté démesurée. Mais croire
que c’est maintenant notre place, notre monde, notre maniere d’étre, cela

7 Rembrandt a représenté plusieurs fois Ihistoire du « fils prodigue », entre autres dans
une eau-forte de 1636. Dans une scéne ol se rencontrent, au premier plan, le pére et le fils,
on voit au second plan — seulement esquissé a grands traits, & moitié réel, pourrait-on dire —
un personnage, qui observe par la fenétre un événement qui lui est étranger et qui, face a
cette étrangeté, est repoussé dans sa propre et, du coup, si triste réalité. Méme s’il n’est pas
explicite qu’il s’agit du fils ainé, on pergoit en lui et dans 1’écart dans lequel il se tient
quelque chose qui fait qu’il doit s’agir de lui. Mais qu’est-ce qui le caractérise a propre-
ment parler ? Ce n’est pas, en fin de compte, la jalousie, au sens d’étre empbrté par un
sentiment d’envie. Non, il s’agit d’autre chose : du rebond objectif de sa vie contre cette
autre réalité qui se joue entre le pére et le fils cadet, et & laquelle il n’a aucun accés depuis
sa propre réalité.

PAUL RICGEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 161

serait la trahir | Détrompons-nous ! Nous ne sommes pas plus proches du fils
cadet que du fils ainé. Et ce n’est pas une question de tempérament. Non, la
bonté dont la parabole raconte I’éclat, nous met en situation d’étrangeté par
rapport 4 nous-mémes. Bref, elle ne nous rencontre gqu’en nous surprenant
toujours. En d’autres termes, dans tous 1nos projets, projets pour notre vie et
justifications de ce que nous sommes, elle n’est toujours qu’elle-méme,
seulement elle : la bonté.

Qu’est-ce donc qui a changé lorsque nous entendons les derniers versets
du récit 9 La bonté est-elle devenue douteuse ? Non, ¢’est nous qui sommes
devenus douteux, mais devant elle: I'indubitable. Car une seule chose
demeure intangible, ne peut pas étre mise en question : la réalité de cette
bonté, qui surprend foujours, qui est toujours démesurée. Tout le reste se
meut toujours en fonction de Iattraction ou de la répulsion qu’elle exerce.

VII. La parabele d’un amour qui est toujours autre (encore)

Interrogeons-nous maintenant, pour repartir dans la direction des
catégories ricceuriennes, sur ce que Jésus a finalement fait avec cette
parabole. Comment a-t-il raconté ? Et qu’a-t-il finalement raconte, s’il a
raconté de cette maniere 7 Comme nous ’avons vu, il a raconté de telle
maniére que nous sommes conduits & plusieurs changements dans notre
attitude : du dégott du fils qui quitte la maison a la piti¢ pour le fils perdu, de
Pespoir d’un accueil bienveillant & la stupeur vis-a-vis de la bonté
surabondante ; puis (dans la seconde partie) de la béatitude dans la bonté au
mépris de son incompréhension, et finalement du regard condescendant sur le
fils mesquin 4 la compréhension de son droit. Et puis — au-dela de tout cela —
a la compréhension de I’incompréhensibilité de la bonté, incompréhensibilité
qui n’est pourtant pas seulement son c6té négatif, mais son arrivée, sa réalité,
sa vérité... Le chemin du vécit prend un tournant aprés I'autre. BEt, d’une
maniére ou d’une autre, tous les tournanis de cette parabole sont en relation
avec I’incommensurable. Dans 1’événement de I’amour (de la bonté), le fils
perdu n’est pas en lui, mais auprés de son pére® ; dans Iévénement de
I’amour, de 1a bonté, le fils ainé n’est pas en lui non plus : face a cet amour,
face & cette bonté, il est bien plus proche du fils perdu que ce que 'on
pourrait croire & premiére vue ! L’art de la narration de Jésus est celui de la
séduction : il nous attire dans la perspective du plus jeune; es il nous

b Auprés du pére ? Ne devrait-on pas plutdt dire : pas méme aupres du pére, mais auprés
de Pamour, dans ’amour ?



162 HANS-CHRISTOPH ASKANI

entraine, au-dela de celle-ci, dans U'incomparabilité de la bonté qui se donne 3
voir selon deux versants : du dedans et du dehors.

Jésus veut-il enseigner, veut-il nous apprendre quoi que ce soit 7 Ce qu’il
fait est quelque chose d’autre : il ouvre notre perspective, il nous déplace. Mais
I'homme se laisse-t-il déplacer 7 C’est 4 cet endroit que Riceeur introduit le
concept d’imagination. Car ce sont la force de I'imagination, I’ouverture de
I’imagination, la réalité de I’imagination qui parviennent, plus que toute autre
attitude ou disposition de 1’étre humain, & répondre a cette ouverture.

11 est vrai que nous aimerions bien apprendre quelque chose de cette para-
bole, comme nous apprenons des nombreuses choses que nous rencontrons, et
comme nous voulons toujours apprendre, ¢’est-a-dire (nous) approprier. Mais,
de tout ce que nous offre, nous présente la parabole, apprentissage ne fait pas
partie. Il n’y a ici — étrangement — aucune conclusion & tirer. Celle-ci ne ferait
que concentrer et — finalement — désavouer 'ouverture (ce qui correspond
d’ailleurs au vouloir-devenir-forme de notre vie). Mais la parabole nous
rencontre autrement. Elle nous destine un « monde » pour nous inciter & nous
ouvrir & lui. « Existence poétique », dit Ricceur. Existence poétique comme
ouverture et comime réponse & ce « devant-nous » qui ne se laisse jamais arréter
par un chez-nous. C’est a elle — cette existence poétique dans sa force et son
défi imaginaires —, dans la mesure ou elle se laisse rencontrer par la révélation
des paroles, telles ici les paroles de la parabole, que se donne, qu’éclot la bonté-
au-dela-de-toute-mesure.

Dans I’imagination — dans son étre-déplacé, dans son déplacement au-
dela de ce qui est établi — éclot la bonté-au-dela-de-toute-mesure ; mais en
elle éclot aussi la justice, qui réclame a bon droit la mesure. Si nous sommes
dans I'un des « mondes », celui du fils perdu et revenu a la maison, alors
nous y sommes pleinement ; si nous sommes dans 1’autre, celui du fils ainé,
nous ferions bien d’admettre que nous y sommes aussi pleinement. Nous ne
passons pas de l'un a 'autre, mais ce n’est pas seulement cela que nous
reconnaissons ; il y a quelque chose de plus : nous ne venons de nous-mémes
ni a l'un ni a autre. Mais est-ce juste ? Non : ’accés au monde du fils ainé
nous est possible, nous pouvons imaginer, concevoir la justice ; mais 'acces
au monde du fils cadet ne nous est pas possible; nous ne pouvons ni
imaginer ni concevoir — a partir de nous-mémes — la bonté, a moins d’y étre
entrainés, d’y étre ouverts. A moins que ce monde ne s’ouvre & nous, qu’il ne
nous ouvre & [ui®, Imagination, disions-nous ; cette imagination est plus que

% « Quand Jésus exprime par le langage le Régne de Dieu comme 1’événement de 1’amour

qui unit ceux qui étaient perdus, alors il en va dans sa parole (parabole !) [...] de ’étre
nouveau de ceux qu’a trouvés I’amour de Dieu » (« Wenn Jesus die Gottesherrschaft als
das die Verlorenen einigende Ereignis der Liebe zur Sprache bringt, dann geht es in seinem

PAUL RICEUR, INTERPRETE DES PARABOLES DE JESUS 163

Pexercice d’une faculté ; elle est un mode de notre existence : en nous nous
sommes au-deld de nous-mémes. C’est ce que produit le langage.

C’est pourquoi Riceeur a pu écrire — nous 'avons développé au début de
notre contribution — que I'amour ('agapé) a besoin d un langage spécifique.
Celui de la parabole. Il n’est remplacable par aucun autre, aussi peu que
P’amour n’est remplacable par aucun autre.

Wort [Gleichnis !] {...] um das neue Sein derer, dic die Liebe Gottes gefunden hat »), dit
Eberhard JUNGEL, en parlant exactement de cette ouverture, Paulus und Jesus. Eine
Untersuchung zur Prizisierung der Frage nach dem Urpsrung der Christologie, Tiibingen,
Mohr, 1986°, p- 163. La méme chose ¢tait exprimée, dans d’autres termes, par Ernst
Fuchs : «que la parabole indique un processus pour nous proposer une mesure de ce
processus » (« dall das Gleichnis ein Geschehen anvisiert, um uns ein MaB fiir dieses
Geschehen anzubicten »), Hermeneutik, Bad Cannstatt, Miillerschon, 19633, p. 223.
L’« imagination », I« existence poétique » chez Ricceur, ’amour de Dieu « qui trouve »
chez Jiingel, la « mesure » incommensurable et pourtant offerte par le discours de Jésus
chez Fuchs indiquent la méme ouverture dans laquelle le langage nous entraine. ..



