
Archive ouverte UNIGE
https://archive-ouverte.unige.ch

Chapitre de livre 2011                                     Published version Open Access

This is the published version of the publication, made available in accordance with the publisher’s policy.

Paul Ricœur, interprète des paraboles de Jésus

Askani, Hans-Christoph

How to cite

ASKANI, Hans-Christoph. Paul Ricœur, interprète des paraboles de Jésus. In: Paul Ricoeur : un 

philosophe lit la Bible : à l’entrecroisement des herméneutiques philosophiques et biblique. [s.l.] : Labor 

et Fides, 2011. p. 133–163.

This publication URL: https://archive-ouverte.unige.ch/unige:30135

© This document is protected by copyright. Please refer to copyright holder(s) for terms of use.

https://archive-ouverte.unige.ch
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:30135


132 ELIAN CUV!LLIER 

selon sauf 
)) ? 

ce veut dire est dérangé, 
peut-être délogé de ce qu'il comprend pour commencer à chercher de 
nouveau ; mais surtout il est transformé par la dynamique même du travail de 
lecture. Ce ne sera peut-être plus la question «d'où» vient le mal, mais, 
après une telle lecture, « où >>chercher, sur quel chemin. Le travail de lecture 
opère de telle manière qu'il ne sera plus tout à fait le même ! Bref, c'est non 
seulement la forme du texte (parabole, métaphore ... ) qui a des effets, mais 
également la dynamique du travail de lecture, de déchiffrement. 

La métaphore n'est pas seulement image, mais elle emmène par l'image 
au-delà de elle touche à l'invisible du sujet : 
donner à penser, interpeller, tous ces verbes autorisent une saisie autre du 

par lui-même, dans la confrontation à l'opacité et à la résistance du 
texte. C'est un processus participant de la construction d'une subjectivité : 
cela ne suffit pas, certes, mais certains y trouver des points à 
crocheter avec les fils de leur propre histoire. 

J'achèverai cette étude en laissant le dernier mot à Paul Ricœur: 

Quelles sont les implications de cette découverte inquiétante, à savoir que les 
paraboles ne pem1ettent aucune traduction en langage conceptuel ? Au premier 
abord, cet état de fait trahit la faiblesse de ce mode de discours. Mais à y regarder 
de plus près, il révèle la force unique de ce mode. [ ... ]Parce qu'il y a maintenant 
davantage dans les paraboles prises ensemble que dans n'importe quel système 
conceptuel sur Dieu et sur l'action de Dieu parmi nous. Il y a plus à penser à 
travers la richesse des images que dans la cohérence d'un simple concept.[ ... ] 
Ce défi à la théologie rationnelle n'est nulle part plus évident que dans la parabole 
de la bonne semence étouffée par l'ivraie semée au milieu du blé ; les serviteurs 
du fermier viennent chez leur maître et lui disent : « Maître, était-ce de la 
mauvaise herbe que tu as semée dans ton champ? Ou alors d'où vient l'ivraie?» 
Telle est la question du 1 de la philosophe quand il 1 elle discute théoriquement du 
problème du mal, comme on l'appelle. Mais la seule réponse que nous obtenions 
est elle-même métaphorique: «C'est un coup d'un ennemi.» Et vous pouvez 
parvenir à différentes sortes de théologies en accord avec cette réponse 
énigmatique. Parce qu'il y a plus à penser dans la réponse donnée de manière 
parabolique que dans n'importe quelle sorte de théorie 11 

11 Ibid., p. 261s. (RICŒUR souligne). 

PAUL DES PARABOLES DE 

Hans-Christoph Askani 

Dans son œuvre tardive Parcours de la reconnaissance, dans le dernier 
sur la« reconnaissance réciproque », après avoir présenté Husserl 

et Levinas, mais surtout Hobbes et Hegel, Paul Ricœur en vient à de 
l' agapè. Celle-ci ne peut pas être ignorée dans le contexte d'une réflexion sur la 
vie en communauté, car sans son caractère non déductible, généreux, laissant 
derrière lui tout examen ... , rien de tel qu'un « état de paix »n' existerait2

. 

D'après Ricœur, la seule prise en considération de la justice ne permet donc 
pas de parvenir pleinement à un tel état. Pourquoi ? La justice peut certes juger, 
tenir compte des différents points de vue et les évaluer ; mais elle ne produira 
jamais une pleine compréhension, puisque chacune des personnes impliquées 
pourra toujours revenir et reviendra toujours à son droit propre et à la prise en 
considération de celui-ci. En particulier là où s'est produit une blessure, la 
régulation « objective» par le droit et la justice ne pourra plus jamais rétablir 
vraiment l'égalité (l'équilibre) et l'apaisement. En tout cas, elle ne parviendra 
pas à cette reconnaissance dans laquelle, depuis le « point de vue » personnel 
de l'un, le« point de vue» personnel de l'autre serait compris et accepté. Selon 
la mesure purement objective du droit, aucun des deux ne se trouve être tout à 
fait compris. Mais cela ne signifie pas qu'à cause d'une blessure, d'une 
injustice, le sentiment subjectif du droit se substituerait au droit objectif; cela 
signifie plutôt que le droit objectif lui-même est traversé par une déchirure, qui 
fait qu'il ne s'impose plus de manière à ce que les personnes concernées s'y 
reconnaissent pleinement. Dans la querelle juridique, qui est aussi une querelle 
pour la reconnaissance, il y a justement, là où il y a eu une violation du droit, 

1 La conférence a été donnée en allemand. Julie Paik, assistante diplômée en Nouveau 
Testament à l'Université de Lausanne, l'a traduite; la traduction a été relue par l'auteur. 
2 Paul RICŒUR, Parcours de la reconnaissance. Trois études, Paris, Stock, 2004, p. 319s. 



134 HANS-CHRISTOPH ASKAN! 

que ne se produise 
confiance, même un excès de confiance, un 
l'opposition ne jamais être sunnontée. 

Mais comment peut-il y avoir un tel ex-cès, un tel mouvement presque 
paradoxal : un abandon de sans spéculation sur un retour ? Sur quoi devrait 
s'appuyer ce mouvement, cet ex-cès, à partir de quoi devrait-il se comprendre, 
sur quoi devrait-il se fonder? Etrangement, cela ne se laisse pas circonscrire de 
façon neutre ; et pourtant, les rapports humains, la vie des hommes en société, 
ne pourraient pas être conçus d'une manière suffisante sans recourir à une 
réalité qui surpasse non seulement la sphère de l'injustice la guerre de tous 
contre tous), mais aussi celle du de la compensation, de l'équité, en un 
mot: celle de la mesure et de l'équilibre; les surpasse vers une dé-mesure 
existe pourtant, vers un laisser-derrière-soi du calcul, vers son vers son 
devenir-non-essentiel. 

L'expression biblique de cette dé-mesure, de ce lâcher-prise pn)to>nd.enlen 
surprenant et qui ne fracture pas seulement les structures personnelles et 
sociales, mais aussi les structures ontologiques - en introduisant un abandon, un 
don sans garantie et sans contrepartie -, l'expression biblique de cette réalité 
autre est donc l'agapè. Un mouvement à fonds perdu, qui ne peut s'assurer 
d'aucune origine ni se fier à aucun but, bref qui ne peut jamais que s'en remettre 
à lui-même. En ce sens vraiment pure présence: s'abandonner, se donner. 

L'amour reste sans réplique aux questions parce que la justification lui est étrangère 
en même temps que l'attention à soi. Plus énigmatiquement encore, l' agapè se tient 
dans la permanence, dans ce qui demeure, son présent ignorant le regret et l'attente3

• 

Ce que souligne Ricœur au sujet de cet amour est donc double: c'est son 
rapport au temps et son rapport au langage. Dans cette double relation, l'amour 
(l' agapè) ne se connaît à vrai dire pas. Ainsi, il se fond dans le temps (et le temps 
en lui !), sans se retrouver en lui, sans y avoir une place fennement ancrée et bien 
défmie, qui n'existe d'ailleurs jamais que dans le souvenir ou dans l'attente, et sans 
pouvoir s'assurer de lui-même par la justification ou l'argumentation. Comment 
devrait-on argumenter en sa faveur? Sa caractéristique- et ce n'est pas seulement 
un attribut secondaire- est justement que cela ne fonctionne pas. Alors que le droit 
s'impose par l'argumentation, même si celle-ci ne va pas toujours jusqu'à la 
reconnaissance4

, l'amour- allant au-delà de toute argumentation et restant en-

3 Ibid., p. 322s. 
4 Mais toujours, en tout cas, jusqu'à la revendication de la reconnaissance! 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES DE JÉSUS 135 

de le 
dire d'une manière ne qu'aimer. C'est 
d'ailleurs ce pourquoi des manifestations aussi diffé-
rentes de l'amour que 1' état amoureux (à la fois aveugle et voyant- voyant d'une 
manière incommunicable mais incontestable) et l'amour du prochain (que ne 
atteindre aucune critique ni aucune justification) le même nom. si 
l'amour ne se connaît pas, mais s'oublie, s'il ne revient pas à lui-même, mais 
s'abandonne, comment le langage peut-il l'atteindre? Est-il purement muet? Il y a 
bien la suggestion romantique qui voudrait lui reconnaître la prérogative qu'aucun 
langage ne pourrait effleurer son secret. Mais l'amour existerait-il seulement, s'il 
n'était que muet? N'est-ce pas plutôt l'inverse: le langage ne s'étouffe pas, mais 
commence là où il rencontre l'indicible ; les paroles gagnent leur élan, leur 
revendication là où elles se cabrent, où elles s'élancent contre la démesure et 
l'indéductibilité de ce qui n'entre dans aucun schéma. En fait, même la distance de 
l'amour par rapport au monde, sa non-appartenance à celui-ci, serait avalée par 
s'il n'y avait pas le langage qui sait quelque chose de l'amour, qui le touche et le 
connaît- parce qu'il en est touché. 

Car l' agapè parle; aussi étranges que soient ses expressions, elles s'offrent à la 
compréhension commune ; le discours de 1 'agapè est avant tout un discours de 
louange: dans la louange, l'homme se réjouit à la vue de son objet régnant au­
dessus de tous les autres objets de son souci5 

Mais il n'y a pas que le discours de louange qui s'éveille au contact de 
l'amour, il y a encore un tout autre type de langage qui lui est consacré et qui 
fonne, qui trouve sa spécificité à son contact. C'est, selon Ricœur, la langue 
de la parabole. 

Si [l'agapè] n'argumente pas en termes généraux, elle se laisse dire par exemples 
et paraboles, dont l'issue extravagante désoriente l'auditeur sans être assurée de le 
réorienter6 

Il existe donc entre l'amour (en tant qu' agapè) et la fom1e langagière 
spécifique de la parabole un lien étroit. C'est ce lien qui nous intéresse dans les 
réflexions suivantes. Or, pour comprendre la spécificité du discours parabolique, 
nous devons préparer le terrain en clarifiant quelques concepts fondamentaux de 

5 Ibid., p. 323 (je souligne). Dans son essai« Amour et justice», Ricœur mentionne trois 
types de discours spécifiques à l'amour : la louange, 1 'impératif et le «procès de métapho­
risation » (in : Paul RICŒUR., Amour et justice, Paris, Seuil, 2008, p. 18-26). Ce dernier 
trait notamment va nous intéresser dans nos propres réflexions. 
6 P. RICŒUR, Parcours de la reconnaissance, op. cit., p. 323. 



136 HANS-CHRISTOPH ASKANl 

ricœurienne. Car ce les 
Jésus- ce se laisse dire par elles- ne 
la patience d'une conceptnalité C'est vers cette 
conceptnalité que nous allons nous tourner dans un premier temps, pour voir 
dans un deuxième temps comment, à de les paraboles de Jésus se 
découvrent dans leur forme langagière. à travers l'interprétation de la 
«parabole du fils prodigue», nous serons - presque imperceptiblement -
ramenés à la question initiale du langage de l'amour. 

I. de base de ricœurierme 

L'herméneutique ricœurienne trouve sa spécificité par rapport à d'autres 
conceptions herméneutiques du xxc siècle dans sa concentration sur le 
«texte» et dans sa reconnaissance de la« distance». Cette dernière- Ricœur 
parle plus précisément de «distanciation», donc d'un é-loignement, d'un 
mouvement qui établit de la distance - ne représente pas seulement une 
restriction pour la compréhension, mais la rend au contraire possible. Avec 
cette idée fondamentale, Ricœur prend une position contraire à celle de Hans­
Georg Gadamer, pour qui, dans Vérité et méthode, la « distance » historique 
d'une part et l'« appartenance» historique d'autre part s'opposent. Selon 
Gadamer, la distance historique rend possible l'objectivation, telle qu'elle 
représente la base du processus scientifique dans les sciences humaines. En 
même temps, elle représente, pour autant qu'elle soit établie d'une manière 
méthodologiquement consciente et rigoureuse, une sorte de perte de cette 
réalité historique, à laquelle, en tant qu'êtres historiques, nous appartenons. 
Cette antinomie est déterminante pour la démarche de Gadamer, jusque dans 
la fonnulation du titre de son ouvrage Vérité et méthode, qui, d'après 
l'orientation et la conception de l'œuvre, formule moins une complémentarité 
qu'une alternative. Avec les mots de Ricœur: 

[O]u bien nous pratiquons l'attitude méthodologique, mais nous perdons la 
densité ontologique de la réalité étudiée, ou bien nous pratiquons l'attitude de 
vérité, mais alors nous devons renoncer à l'objectivité des sciences humaines7

• 

C'est l'alternative ainsi formulée que Ricœur veut surmonter. Le pas 
déterminant sur le chemin de ce dépassement consiste en ce que Ricœur met 
le « texte » au centre de ses réflexions ; de cette manière, il parvient à un 

7 Paul RICŒUR, «La fonction herméneutique de la distanciation» (1975), in: ID., Du texte 
à l'action. Essais d'herméneutique II, Paris, Seuil, 1986, p. 101-117, ici: p. 101. 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES JÉSUS 137 

Le du 
vient elle-même à 
est réticent vis-à-

« discret», instaurant à nouveau 
offrant à nouveau la distance. 

se donne à la coJmprétlen.sicm 

[L]e texte est, pour moi, beaucoup plus qu'un cas particulier de communication 
interhumaine, il est le paradigme de la distanciation dans la communication ; à ce 
titre, il révèle un caractère fondamental de l'historicité même de l'expérience 
humaine, à savoir qu'elle est une communication dans et par la distance8 

Ce s'offre ainsi se réserve tout à la fois. Mais même 
cette réserve ouvre grand un espace, un horizon, dans 
hension s'élabore et s'élaborer. Devant l'« œuvre» (un concept qui est 
étroitement lié à celui de« texte»), un monde se un monde se déplie. 

Ce que finalement je m'approprie, c'est une proposition de monde; celle-ci n'est 
pas derrière le texte, comme le serait une intention cachée, mais devant lui, 
comme ce que l'œuvre dé~loie, découvre, révèle. Dès lors comprendre, c'est se 
comprendre devant le texte . 

« Se devant le texte » : avec cette nous sommes au 
cœur de de Ricœur. Ce ne sont pas des catégories telles que 
« appartenance » 10

, « accommodation » 11
, « insertion dans le procès de la 

transmission » 12
, « se replacer » dans un « horizon » 13 qui se trouvent au 

premier plan. Des catégories qui impliquent toutes une « polarité entre 
familiarité et étrangeté» 14

, justement de manière à ce que l'étrangeté 
devienne finalement un élément d'une familiarité plus grande, plus vraie, 
parce que« ce qui a sens » 15 s'offre à la compréhension, afin d'être approprié 
par la compréhension. Non, chez Ricœur, au contraire de ces catégories 

8 Ibid., p. 102. 
9 Ibid., p. 116s. 
10 Hans-Georg GADAMER, Vérité et méthode. Les grandes lignes d'une herméneutique 
philosophique, Paris, Seuil, 1996 (désormais Vérité), p. 317 = ID., Gesamme!te Werke I : 
Hermeneutik I Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik ( 1960), 
Tübingen, Mohr, 1986 (désormais Wahrheit), p. 300: « Zugehiirigkeit ». 
11 Vérité, p. 303 = Wahrheit, p. 287: « Anverwandlung ». 
12 Vérité, p. 312 = Wahrheit, p. 295 : « Einrücken in ein Überlieferungsgeschehen ». 
13 Vérité, p. 325 Wahrheit, p. 309 : « Sichversetzen », «Horizon!». 
14 Vérité, p. 317 Wahrheit, p. 300 : « Polaritat von Fremdheit und Vertrautheit ». 
15 Vérité, p. 313 = Wahrheit, p. 297 : « Sinnhaftes ». 



138 HANS-CHRISTOPH ASKANl 

tout est bien », Ce est « le » 
est l'ouverture vers un infini possibles,,, 

Si, chez Gadamer, la catégorie fondamentale qui tient tout ensemble (qui 
porte tout) est la « sphère de ce qui a sens » 16

, comment devrait-elle s'appeler 
chez Ricœur ? Il faudrait qu'en elle soit exprimé le « devant le texte » 
(«devant l'œuvre comme une pro-jection dans ce qui n'a encore jamais 
existé, comme la découverte d'un espace encore jamais pénétré, 

Ce qui est en effet à interpréter dans un texte, c'est une proposition de monde, 
d'un monde tel que je puisse l'habiter pour y projeter un de mes possibles les plus 
propres, C'est ce que j'appelle le monde du texte, le monde propre à ce texte 

' 17 umque , 

Cela rappelle Etre et temps de Heidegger : 

le Dasein est un être-possible remis à lui-même, une possibilité de part en part jetée, 
Le Dasein est la possibilité de l'être-libre four le pouvoir-être le plus propre, [,,] 
Le comprendre est l'être d'un pouvoir-être 1 

, 

Ce qui est dit par Heidegger au singulier l'est par Ricœur au pluriel: non 
pas « le pouvoir-être le plus propre», mais «un de mes possibles les plus 
propres», Cela sonne comme si, de cette façon, une certaine liberté de choix 
était introduite; mais il deviendra clair que l'expression« liberté de choix» est 
imprécise, qu'elle n'exprime même pas vraiment l'ouverture vers laquelle elle 
tend, Quoi qu'il en soit - nous y reviendrons plus tard -: quand la 
compréhension est conçue comme un déploiement de soi, elle n'est, comme 
déjà chez Heidegger, comme aussi chez Bultmann et Gadamer, pas comprise 
comme un processus purement intellectueL C'est l'être humain «dans son 
entier » qui comprend, C'est pour cela que Ricœur introduit l'expression 
«habiter un monde», Elle déplace et élargit fondamentalement l'acte de 
compréhension, « [U]n monde tel que je puisse 1 'habiter» 19

,,, Comment cela 
s'accomplit-il? Cela s'accomplit, comme Ricœur le dit, «dans la pensée, 

16 Vérité, p, 313 Wahrheit, p, 297: «Dimension des Sinnhaften »;cf aussi Vérité, p, 333: 
«ce qui est véritablement important et, d'origine, significatif» = Wahrheit, p, 316: « das 
wahrhaft Bedeutsame und ursprünglich Sitmhafte », 
17 P, RICŒUR,« La fonction herméneutique de la distanciation», art, cit,, p, 115, 
18 Martin HEIDEGGER, Etre et temps, Paris, Authentica, 1985, p, 127 =ID,, Sein und Zeit, 
Tübingen, Niemeyer, 1972 12

, § 31, p, 144: « [D]as Dasein ist ihm selbst überantwortetes 
Moglichsein, durch und dyrch geworfene Moglichkeit, Das Dasein ist die Moglichkeit des 
Freiseinsfiir das eigenste;Seinkonnen, [, ,] Verstehen ist das Sein solchen Seinkonnens », 
19 P, RICŒUR,« La fonction herméneutique de la distanciation», art, cit,, p, 115, 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES JÉSUS 139 

l'action et vie , Les trois termes de 
mais aussi de la entre théorie et 
pratique, Existe-t-il des deux une autre dimension 
encore? A cette question, Ricœur par l'introduction des concepts de 
fiction et En eux, l'orientation positive de la« distanciation» est 
prise en considération, L'espace qu'elle ouvre dégage en fait la dimension de 
quelque chose qui ne s'est pas encore produit 

Je me suis risqué à parler une première fois de la dimension créatrice de la 
distanciation, en me servant d'une expression empruntée à Husserl; j'ai parlé des 
«variations imaginatives » sur mon ego, pour dire cette ouverture de possibilités 
nouvelles qui est l'œuvre même en moi de la« chose» du texte ; on peut recourir 
à une autre analogie que Gadamer lui-même aime développer, l'analogie du 
«jeu » ; de même que le jeu libère, dans la vision de la réalité, des possibilités 
nouvelles tenues prisonnières par l'esprit de« sérieux», le jeu ouvre aussi dans la 
subjectivité des possibilités de métamorphose qu'une vision purement morale de 
la subjectivité ne permet pas de voir, Variations imaginatives, jeu, métamorphose 
~ toutes ces expressions cherchent à cerner un phénomène fondamental, à savoir 
que c'est dans l'imagination que d'abord se forme en moi l'être nouveau, Je dis 
bien l'imagination et non la volonté, Car le pouvoir de se laisser saisir par de 
nouvelles possibilités précède le pouvoir de décider et de choisir21

, 

«"Variations imaginatives" sur mon ego», L'expression est d'une concision 
inouïe, A cette concision langagière correspond l'enjeu: l'imagination, la 
représentation, la force de représentation, s'étend jusque dans la constitution de 
l'ego ; celui-ci, à son tour, reçoit par elle un élargissement de ses possibilités, qui 
non seulement lui parvient de cette manière, mais qui est en même temps exigé 
de lui, La rencontre de la compréhension avec le texte est celle d'une ouverture 
mutuelle qui s'étend doublement au-delà de ce qui est établi comme évident: le 
texte dit plus qu'il ne s'y attend lui-même, et le« moi» qui comprend s'élargit 
encore plus qu'il n'y semblait destiné, Le mouvement de la compréhension 
revient seulement à lui-même dans la dynamique de la fiction, c'est-à-dire là où 
il se dépasse, Nous nous demandions plus haut quelle catégorie de base, chez 
Ricœur, pourrait bien être opposée à la « dimension du sens » chez Gadamer, La 
réponse s'esquisse maintenant: c'est la« dimension du poétique», Ce qui dans 
Vérité et méthode était un point d'arrivée - dans toute la complexité historique 
et à travers elle- est ici ouverture de quelque chose qui n'est même pas encore 
en vue, 

20 Paul RICŒUR, «La Bible et l'imagination», Revue d'histoire et de philosophie religieuses 
62/4, 1982, p, 339-360, ici : p, 356, 
21 Paul RICŒUR, «Herméneutique philosophique et herméneutique biblique» (1975), in: 
ID,, Du texte à l'action, op, cil,, p, 119-133, ici: p, 132 (souligné par Ricœur), 



140 HANS-CHRISTOPH ASKANl 

nn:lgl!r~atJon est cette texte comme 
Poème. Quand la distanciation de à la distanciation que la 
«chose» du texte creuse au cœur de la réalité, une poétique de l'existence 
à la poétique du discours22 

C'est ici seulement que nous voyons ce a été gagné par le 
de distanciation. La « chose du texte », ne devient « chose » que dans la 
rencontre du texte et de la creuse au cœur de la réalité un espace 
libre, une liberté pourrait-on dire, où cette ébauche d'existence à laquelle 
l'homme est toujours « destiné » est placée dans une dimension poétique. Ce 
n'est que dans cette altérité la grande que l'existence est vraiment chez elle. 
De même que, chez Gadamer, le « sens » comprenait à la fois celui 
et ce qui est à comprendre, ainsi, chez Ricœur, le « poétique » disloque celui 

et ce est à de sorte se répondent mutuellement 
dans leur inachèvement réciproque - et seulement en lui. 

Cela signifie que l'origine et le but de l'événement de la compréhension ne 
sont en fait pas celui qui comprend, mais l'ouverture poétique de la pro-jection 
de ce qui est à comprendre, «un monde qui est à habiter». Comme la 
question est de savoir si cette ouverture n'invite pas à un choix arbitraire, une 
projection, une fiction qui ne connaissent plus aucune orientation. Paradoxa­
lement, le mot «habiter» lui-même, dans sa relation avec l'autre terme «le 
monde», indique- au sein de l'infini des réponses possibles- le dépass:ment 
de l'arbitraire. La complexité de cette relation se résume dans ce que Ricœur 
appelle la dimension «poétique», dans le double sens que le mot «poésie» 
comporte : celui de la poésie dans la signification étroite du terme et celui de la 
poièsis comme pro-duction de ce qui n'existait pas avant. 

Pour apprécier cette dimension poétique à sa juste valeur, pour l'accomplir, 
nous devons remonter encore dans le processus de compréhension ou pénétrer 
plus profondément en lui (au-delà de la pensée, du ressenti, de la décision ... ) 
jusqu'au devenir-poétique de l'existence même. A cette ouverture correspond, 
comme nous l'avons déjà évoqué plus haut, le fait que l'imagination, la force 
de l'imagination, l'exercice de l'imagination (le concept d'imagination 
comprend tous ces sens) se placent au centre de l'événement de la compré­
hension. Dans la fiction se rencontrent l'ouverture du texte et l'ouverture de 
l'existence dans leur dépassement de soi respectif et dans leur être-en-relation 
mutuel. Nous verrons quelles en sont les conséquences pour la compréhension 
de la proclamation de Jésus. 

Avant d'en arriver là, nous devons encore mettre en évidence un facteur qui 
est le point névlflgique du processus de compréhension. C'est le facteur (et 

22 Ibid. 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES JÉSUS 141 

de réorientation texte effectivement 
monde devant lui s'offre à la comp>rél1erts1cm de telle manière que celle-ci est 
bien une devant le texte cOJ:nprél1ensic1n du texte 
lui-même, il se passe alors entre le texte à et la coJ:nprétlensio>n 
quelque chose de toujours nouveau, qui ne différencie pas seulement un acte de 

d'un autre23
, mais qui, de son côté, de manière 

intrinsèque et indispensable à chaque processus de même. Ce 
comprendre-à-nouveau, comprendre-différemment, trouve son pivot et son point 
d'ancrage dans le processus métaphorique. C'est un processus qui a lieu à la fois 
dans l'expression langagière et en celui qui comprend. Dans la métaphore, en 
effet, deux mondes de représentation qui ne se correspondent pas se frottent l'un 
à l'autre; de ce frottement comme le feu jaillit de deux silex, un sens 
nouveau. La fonne de langage de la initie de cette manière dans le 
discours un nouveau début, est en même temps nouveau début pour celui 
comprend. Un premier élan de la compréhension échoue, et de cet échec naît la 
possibilité, l'horizon d'une nouvelle compréhension24

. Le processus métapho­
rique entraine ainsi celui dans l'ouverture de la de soi, 
ouverture dont il n'y a pas de retour possible à l'innocence- une fois perdue­
du soi qui se contente de lui-même. 

Nous ne pouvons pas ici suivre plus loin Ricœur dans ses réflexions 
herméneutiques. Mais nous sommes désormais tout près du discours biblique 

Ricœur s'est consacré, non seulement parce l'intéressait dans 
son contenu, mais aussi parce l'intéressait dans sa forme langagière. 

II. de la de Jésus 

Nous avons rappelé les concepts décisifs de l'herméneutique philosophique 
de Ricœur, parce que ce n'est que sur leur arrière-plan que l'on peut 
comprendre son appréhension et son interprétation spécifiques de la procla­
mation biblique. Ricœur lui-même a ouvert des pistes pour faire le lien entre 
une herméneutique philosophique et une herméneutique biblique- par exemple 
là où il traite de la «révélation» biblique25 ou de l'« être nouveau »26

, etc. 

23 Celui qui se réalise plus tard est nouveau par rapport à celui qui le précède ... 
24 Pour le dire de manière plus précise, on pourrait le formuler ainsi : ce nouveau début que 
met en scène le langage s'appelle la« métaphore». 
25 P. RICŒUR, « Herméneutique philosophique et herméneutique biblique», art. cit., 
p. 127. Cf. aussi Paul RICŒUR,« Herméneutique de l'idée de révélation» (1977), in: ID., 
Ecrits et conférences 2. Herméneutique. Textes rassemblés et annotés par Daniel Frey et 
Nicola Stricker, Paris, Seuil, 2010, p. 197-269. 
26 P. RICŒUR,« Herméneutique philosophique et herméneutique biblique», art. cit., p. 125-130. 



142 HANS-CHRISTOPH ASKANl 

Nous ne pas cours de notre réflexion dans direction 
fondamentale, nous allons plutôt porter notre attention sur la forme textuelle de 
quelques textes bibliques. 

A côté de 1' interprétation de textes de l'Ancien Testament27
, Ricœur s'est 

particulièrement intéressé aux formes de discours qui apparaissent dans la 
prédication de Jésus. La proximité du Royaume de Dieu, à laquelle croyait 
Jésus, se reflète dans un mouvement de langage qui donne forme à une 
inquiétude constitutive, laquelle met en mouvement la compréhension de soi de 
celui qui la rencontre, jusqu'à ce que celle-ci soit confrontée (à travers la mise 
en question de ce qui avait été compris et vécu jusqu'ici) avec la découverte de 
quelque chose de neuf, d'encore jamais vu et peut-être d'inaccessible à la seule 
vision, qui a toujours tendance à s'approprier les choses. Les moyens 
rhétoriques qui en témoignent et qui y conduisent sont multiples : l'hyperbole, le 
paradoxe, la métaphore ... Ceux-là, à leur tour, se retrouvent dans les diffé­
rents genres de discours que nous rencontrons dans la proclamation de Jésus. 
Ricœur leur a consacré un examen assez approfondi. Il distingue le « genre 

· 28 b. 1 29 l b 1 30 T 1 . proclamatorre » , le « genre prover Ja » , es « para o es » . ous es trois 
rencontrent la compréhension de soi (Selbstverstandnis) de celui qui est 
confronté en eux à un bouleversement fondamental ; ou, plus exactement, tous 
les trois attirent l'image, la compréhension de soi dans un bouleversement, une 
irritation, une gêne fondamentaux. 

Le genre proclamatoire met en œuvre une manière de parler de la fm de temps, de la fin 
du monde (d'où l'appellation« eschatologique») pour susciter le sentiment de l'in1mi­
nence d'une crise dans laquelle il faut prendre une décision urgente et changer de vie. 
Le genre proverbial se sert des ressources du paradoxe comme lorsqu 'il renverse 
les sorts : « Les premiers seront les derniers, et les derniers seront les premiers » 
(Mt 19,30), ou de l'hyperbole, c'est-à-dire de l'exagération: «Il est plus facile 
à un chameau de passer par le trou d'une aiguille qu'à un riche d'entre dans le 
Royaume de Dieu» (Mt 19,24). Le proverbe provoque ainsi la surprise, voire 
le scandale, et appelle, comme les paraboles, une décision dans un temps de crise. 
Dans les paraboles, Jésus enseigne par métaphore (in1age) ou comparaison. Le 
caractère symbolique de cet enseignement est particulièrement frappant dans les 
paraboles sur le Royaume des Cieux. Nulle part, Jésus ne dit ce qu'est le Royaume. Il se 
bome à dire à quoi il ressemble. Cela même est très instructif Jésus ne parle pas comme 
un théologien, il n'enseigne pas par concepts (idées générales conçues par 
l'intelligence), mais par images. Tout ce qu'il veut dire est signifié indirectement, par 

27 Cf. en particulier André LACOCQUE et Paul RICŒUR, Penser la Bible (1998), Paris, Seuil, 2003. 
28 Paul RICŒUR, « Le "Royaume" dans les paraboles de Jésus », Etudes théologiques et 
religieuses 51, 1976 (désonnais R), p. 15-19, ici: p. 15; et, plus en détail, ID., L'hermé­
neutique bibliqu~aris, Cerf, 2001 (désormais HB), p. 219-222. 
29 R, p. 16, et, plus détaillé, HB, p. 222-224. 
30 R, p. 16, et, plus en détail, HB, p. 224-227. 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES DE JÉSUS 143 

coJnpara1son. Ainsi se fait-il de tous, et savants. Le 
donne à penser, oblige à réfléchir, peut-on dire. La parabole surprend, étom1e, 
provoque: révélant tel ou tel préjugé (opinion ou croyance in1posée par le milieu, l'édu­
cation, l'époque), elle oblige à reconsidérer les choses, à prendre une décision nouvelle31 

Surprenant : trois formes de discours très différentes, et toutes les trois 
confrontent à une crise ou y conduisent. Elles provoquent la surprise, le choc, la 
désorientation - et au milieu de cela, à cause de cela une décision doit être prise. 
Cela signifie qu'une réorientation devient nécessaire, sans que celle-ci puisse 
s'appuyer sur une garantie telle qu'en présentent les coordonnées quotidiennes 
de notre être-au-monde. D'où viennent cette tension, cette incertitude, ce 
bouleversement, en un mot : ce caractère extrême du discours ? Ils viennent du 
point de fuite qu'indiquent et vers lequel tendent toutes ces formes de discours, 
et à partir duquel elles se comprennent : le « Royaume de Dieu», vient à 
nous en tant que parole du Royaume de Dieu. Avec eux- ce Royaume et cette 
parole32 -,une inquiétude qu'il ne sera plus possible d'apaiser est entrée dans le 
monde et dans le langage. Cette inquiétude, cette tension peuvent, comme nous 
l'avons vu, prendre la forme de différents types de discours pour se réaliser et se 
communiquer en eux. Ceux-ci ne sont pas réductibles l'un à l'autre. Il est 
d'autant plus étonnant que, dans le discours en paraboles, Ricœur voie déployé 
de manière exemplaire ce s'y réalise. Il souligne explicitement 

que l'opération de parabolisation n'est pas propre au récit-parabole, qu'elle est 
seulement affichée par ce genre littéraire, mais qu'elle est à l'œuvre partout 
ailleurs sur un mode implicite33

. 

La proclamation de Jésus est en grande partie caractérisée par le boulever­
sement auquel elle conduit, bouleversement d'une représentation préconçue 
de l'existence ou d'une religiosité déterminée (qui s'imagine être sûre d'elle­
même). Le choc entre cette proclamation et les évidences de nos conceptions 
de vie peut être concentré à l'extrême, comme dans les sentences34

, ou 
formulé et défini dans une unité de langage plus longue. Les paraboles de 
Jésus appartiennent à cette dernière catégorie ; elles sont le déploiement dans 
le temps du choc de deux réalités l'une contre l'autre. Choc entre nos vies 
quotidiennes (enracinées dans leurs habitudes) et l'exigence de Dieu. Dans 
les paraboles de Jésus, ce choc se produit dans le temps, mais il libère aussi 

31 R, p. 16 (souligné par RICŒUR). 
32 Autrement dit : avec la proximité et la transcendance de ce Royaume. 
33 P. RICŒUR,« La Bible et l'imagination», art. cit., p. 342. 
34 Que l'on pense, par exemple, aux formulations du Sermon sur la montagne: Mt 5,38-
42.43s. ; 6,25-27 ; etc. ; ou aux diverses sentences déjà mentionnées ici. 



144 HANS-CHRISTOPH ASKANI 

du de celui en ce choc dans 
hors de la vie qu'il avait planifiée- grâce à la rencontre avec cet« 

Comme nous venons de le voir, Ricœur d'une « rmPr~•t1rm 
«procès de parabolisation » 35

. Mais où a lieu ce processus du devenir­
parabole, de parabolisation? Dans le texte? Ou dans l'existence? Pour être 
exact, dans les deux, entre les deux. Le cœur de ce processus - nous l'avons 
déjà évoqué - est le processus métaphorique de réorientation. Là où la 
métaphore n'est pas conçue comme une fonction rhétorique, mais comme 
une fonction poétique du langage, elle n'illustre pas quelque chose de déjà 
connu, mais elle ouvre à la découverte de ce qui n'a encore jamais été 
entendu, vu ou pensé. Cette découverte conduit, à travers l'échec d'une 
première tentative avortée de compréhension («Achille est un lion.» -
«Mais non, ce n'est pas un lion! Un lion ne ressemble pas du tout à cela! 
vers quelque chose de nouveau, d'encore non dévoilé. Ricœur parle, au sujet 
de la première tentative de compréhension immédiate, d'une «impertinence 
prédicative». si celle-ci signifie une perte de langage, elle ne signifie 
pas moins un gain de langage, et en celui-ci un nouvel accès à la réalité. Ce 
qui est libéré dans l'échec de la tentative immédiate de compréhension, c'est 
l'ouverture d'un horizon encore jamais rendu accessible, qui mobilise toute 
ma capacité de compréhension. De l'horizon, s'ouvre ainsi, on peut dire 
quelque chose de tout à fait surprenant: c'est que je ne pourrai jamais 
l'emplir sans le travail créatif de la fiction, mais que je ne pourrai jamais 
l'emplir non plus dans et avec ce travail créatif de la fiction. Le processus 
d'innovation dans lequel se lient langage et imagination se dirige vers un 
espace ouvert, dont la pro-position, le pro-jet, l'amplitude ne se laissent 
combler par aucune de mes activités et aucune de mes capacités, un espace 
ouvert qui m'exige en se donnant à travers moi. La fusion de l'ouverture de 
l'horizon du texte et de l'ouverture de l'horizon de ma compréhension de 
moi36

, cette fusion, en tant qu'elle est constitutive de ce qui fait le discours en 
paraboles de Jésus, trouve son expression dans ce que l'on peut appeler une 
définition du récit-parabole par Ricœur : 

[L]e récit-parabole est lui-même un itinéraire de sens, un dynamisme signifiant, 
qui transfonne une structure narrative en un processus métaphorique, en direction 
d'une expression-énigme~ le Royaume de Dieu37

. 

35 P. RICŒUR,« La Bible et l'imagination», art. cil., p. 342. 
36 A la fois dans et au-delà de ma compréhension. 
37 Ibid. Sur le concept d'« expression limite», comme sur l'ensemble des éléments discutés 
ici, cf. HB, p. 231-236 («expressions limites»), p. 237-252 («concepts limites»). Dans 
notre contexte, RICŒUR parle d'« expression-énigme». 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE PARABOLES JÉSUS 

Le itinéraire de sens. La concentration de 
intéressante: ce n'est pas la structure narrative 

'U~"'"U'"~I'-"v ; mais elle devient ce processus lwoca1flll'Ul 

raconte s'intensifie 
la narration entre en conflit avec elle-même 

solution à ce conflit n'abrite dont elle ne 
pourtant. Dans cette intensification de la forme de 1cu''"'a"'"' 

imbrication en elle-même de « distorsion») et dans 
qui se lie à elle, le lecteur/auditeur de la parabole est entraîné ou «propulsé 
dans un espace libre ne lui aurait jamais été ouvert autrement. 

La dela 

145 

est 

dans la est concentré 
dans une courte en choque, dés-oriente et ré-oriente 
(«les colonnes du la forêt») d'une manière tout aussi 
provocante, déployé et présent dans le flot du récit en constante progression ? 
Comment ce phénomène d'effort devrait-on pas même dire : de sur­
effort ?) de la langue, qui saute aux yeux dans des formes de langage s1 
courtes et si concentrées, peut-il se produire dans la forme de discours 
exhaustif d'un genre littéraire plus long? Car, en la 
notre écoute ou notre lecture dans un déséquilibre, une irritation. Sous sa 
forme de discours tranquille et peu spectaculaire se cache quelque chose 
d'inouï. Pensons seulement à la parabole de la «brebis perdue», à celle du 
«fils prodigue», à celle des «talents» ... Comment s'introduit dans le récit 
le paradoxe, l'inquiétude, le déséquilibre qui nous entraîne avec lui ? Une 
observation tout à fait extérieure en montre quelque chose : ce qui est raconté 
est tout à fait ordinaire, mais, à un moment ou l'autre, le récit prend un 
tournant qui ne s'intègre pas dans le registre de l'ordinaire. Ricœur parle, 
pour rendre compte de cette rencontre de l'ordinaire et du non-ordinaire dans 
la parabole, de son «extravagance». Tout d'un coup surgit quelque chose de 
démesuré, d'extrême, quelque chose qui fait irruption dans l'habituel, le 
dépasse et le bouleverse. Quelque chose qui prend, si l'on veut, le cours 
attendu du récit, ses évidences et ses schémas en « flagrant délit de 
mensonge». Lorsque nous entendons une parabole, il y a quelque chose qui 
dépasse et fait éclater notre attente, notre attitude (notre attitude d'écoute, 
mais aussi notre attitude de vie). 

38 RICŒUR recourt à plusieurs reprises au terme «dérapage »,cf. par exemple R, p. 17. 



146 HANS-CHRISTOPH ASKANl 

berger abandonnerait brebis pour en chercher une 
jusqu'à ce la trouve 7 18,10-14). Quel père recevrait avec magnificence 
son fils parti et revenu 7 (Le 15,11-32). Quel hôte jetterait à la porte un invité mal 
habillé 7 (Mt 22,11 i 9

• 

Cette « extravagance» qui se manifeste diversement ne nous touche pas de 
la manière dont, par exemple, nous touche le monde tout autre d'un conte, qui 
nous fait rêver, espérer, souhaiter, trembler. .. ; elle nous touche autrement, 
d'une manière moins négociable, moins gérable, parce qu'elle n'a pas lieu dans 
un autre monde, mais dans le nôtre. « Non, je ne me comporterais pas ainsi, je 
ne pounais (ni ne voudrais) me comporter comme ce berger, comme ce père; 
je ne suis pas comme cela ... » Et pourtant (ou bien justement), nous sommes 
entraînés dans le récit et, d'une manière ou d'une autre, arrachés à la continuité 
et à la stabilité de notre existence. Ce qui est raconté dans la parabole - malgré 
son caractère tout autre - nous séduit, nous ébranle, nous emporte avec lui. 
Finalement, ce berger n'a-t-il pas au moins aussi- raison? 

A maintes reprises Ricœur met la parabole en lien avec les autres formes 
de discours que nous pouvons distinguer dans la prédication de Jésus, en 
particulier celles du paradoxe et de l'hyperbole : 

Comme le paradoxe, l'hyperbole a pour but d'arracher 1 'auditeur au projet de faire 
de sa vie quelque chose de linéaire. Mais tandis que l'humour ou le détachement 
tendraient à nous éloigner totalement de la réalité, l'hyperbole nous fait revenir au 
contraire au cœur de 1 'existence. Le défi lancé à la sagesse conventionnelle est en 
même temps un mode de vie. Nous sommes d'abord désorientés avant d'être 
réorientés. N'est-ce pas la même chose qui arrive avec les paraboles? Leur façon 
d'enseigner est-elle différente de cette réorientation par désorientation ?40 

Cette réorientation par désorientation, ou réorientation dans la désorien­
tation, dans les paraboles tient justement - cela paraît banal, mais cela ne l'est 
pas - à la comparaison. Pour la comprendre vraiment, il nous faut voir ce qui 
est réellement comparé. Cette question est importante, car ce n'est qu'ainsi que 
nous pouvons évaluer de manière adéquate le mouvement qui est initié par les 
paraboles. A quoi la comparaison se rapporte-t-elle ultimement, vers quoi tend­
elle ? S'agit-il des personnages en tant que tels, de 1' attraction et de la répulsion 
qu'ils exercent sur nous ? Le «fils prodigue» et nous ; le «père» qui 
l'accueille avec tant de bonté et nous; le «marchand» qui trouve une perle 
unique et nous ; les « vierges sages » et nous ... ; etc. Cela se pourrait, mais la 

39 Ibid. 
40 

Paul RICŒUR, «A l'écoute des paraboles: une fois de plus étonnés», in: HB, p. 256-
265, ici :p. 263. 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PAR.A.BOLES DE JÉSUS 147 

serait-elle alors vraiment 
vraiment à elle ou aurions-nous arrêté tôt le mouvement ? Les 
paraboles ne seraient-elles alors pas devenues une sorte de mode ? 
« Dans le ainsi, vous pensez ainsi, vous jugez 
ainsi; mais face au de Dieu", vous devriez vous comporter ainsi, 
penser ainsi, etc. ». 

Ricœur a sans cesse souligné qu'il ne s'agit pas, dans les paraboles, de 
chercher une comparaison avec un personnage donné (ici, par exemple, le 
berger, le père, l'hôte), de s'identifier à lui, mais qu'il s'agit de la comparaison 
avec ce qui se passe, avec un «drame »41

. Pourquoi est-il si important de 
constater que ce ne sont pas les personnes qui sont en jeu, mais le 
l'intrigue? Parce que la parabole, si elle accomplit vraiment un processus 
métaphorique, ne nous conduit pas vers un auquel nous devons nous 
conformer, mais nous entraîne dans un processus qui nous advient et s1 
l'on peut le dire d'une manière aussi peu élégante, nous déséquilibre d'avec 
nous-mêmes. Un exemple que nous nous sentons appelés à suivre serait le point 
d'arrivée de ce mouvement. «Tu dois être ainsi ... »; «si tu étais ainsi ... » Il 
en va tout autrement dans la parabole. Avec elle nous sommes emportés dans 
un mouvement qui, non seulement, a commencé bien avant nous et ne se 
termine pas avec nous, mais qui devient d'autant plus intense que nous y 
entrons. Pour décrire ce mouvement qui traverse la parabole - et l'auditeur 
avec elle-, Ricœur introduit, à côté du concept d'extravagance, les concepts de 
crise et de dénouement. Ils désignent les moments décisifs de l'« intrigue». On 
peut les reconnaître, de manière diverse, dans chaque parabole. A un moment 
donné, le cours normal des choses atteint un tournant, et à un moment donné, le 
récit reprend son cours ... Ce sont justement ces concepts, indispensables à 
la pensée de Ricœur, qui pourraient conduire à un malentendu : comme si la 
réorientation, le processus de réorientation qui est rendu possible par la 
désorientation, s'apaisait avec le dénouement, et comme si l'extravagance dont 

41 «Il en est du Royaume comme dans l'histoire où ... etc. Cela signifie que le Royaume n'est 
pas traité comme un état de chose[s], comme une réalité figée, mais, au sens propre du mot, 
comme un "drame", c'est-à-dire un tissu d'événements qui arrivent par l'action d'un certain 
nombre de protagonistes (personnages qui jouent un rôle dans le récit). Ce qui fait donc 
parabole, ce ne sont pas les personnages, mais l'intrigue, caractérisée par un moment de crise et 
par un dénouement» (R, p. 16). Dans le recueil de textes sur L'herméneutique biblique, 
RICŒUR exprime la même problématique dans une autre terminologie: «Nous avons vu que 
l'usage sémantique et lexical de l'expression "comparé à ... " ne s'applique pas à celui qui fait 
quelque chose dans la parabole, mais plutôt à la séquence même des actions dans lesquelles 
l'actant principal est impliqué» (HB, p. 219). Cf. aussi« A l'écoute des paraboles», art. cit., 
p. 258: «Ce qui fait sens, ce ne sont pas les situations en tant que telles mais[ .. . ]l'intrigue, la 
stmcture du drame ». 



148 HANS-CHRISTOPH ASKANI 

nous était alors concentrée moment de crise. En 
est-il pourtant bien ainsi? 

Intéressons-nous à la de la 

Le Royaume des cieux est encore comparable à un marchand qui cherchait des 
perles fines. Ayant trouvé une perle de grand prix, il s'en est allé vendre tout ce 

avait et ill 'a achetée42 

Où se trouve, où se situe l'extravagance dans cette parabole? Tout d'abord, 
en fait, dans la crise: il y a tant de belles perles, une plus précieuse que l'autre ... 
Mais en voici soudain une - tout autre, incomparable, non seulement la 
belle de toutes, la numéro 1, derrière laquelle arrivent à un moment la 
numéro 2, la numéro 3 ... Non, elle n'entre pas dans ces comparaisons, elle est 
toute seule - unique, non seulement la nouvelle numéro 1, mais plus que la 
numéro 1 -,reléguant toutes les autres (aussi belles soient-elles !) à un rang 
n'a rien à voir avec elle. Les autres sont toutes comparables les unes aux autres, 
mais de telle manière ne vaut désormais plus la peine de les comparer, car 
il en existe maintenant une qui est incomparable, hors jeu, unique. C'est bien là 
l'extravagance : que faire face à elle ? reconnaître cette unicité, cette 
incomparabilité? C'est exactement ce que fait le marchand: il vend tout ce qu'il 
possède- simplement pour cette seule perle ! 

Où est l'extravagance?, demandions-nous. Dans la crise, répondions­
nous, dans l'apparition de l'unique - et dans la question, l'attitude, le 
bouleversement qu'elle provoque. Ici commence donc l'extravagance. Mais 
où s'arrête-t-elle? On pourrait penser: avec l'achat de la perle (en fait, 
maintenant, elle est à lui ... ). Or le secret, le sens de la parabole, est autre : 
c'est que l'achat de la perle n'est pas non plus la fin de la crise; que 
1' « extravagance » ne s'arrête pas avec lui. Si la perle unique est vraiment 
unique, vraiment incomparable, ne va-t-elle pas jusqu'à faire éclater le fait 
même de l'approcher dans la mesure où il se comprend comme dénouement? 
On peut poser la question autrement : comment peut-on vivre avec elle, cette 
perle unique ? La possession, cette nouvelle possession, prend-elle fin à un 
moment donné? Cela aurait certainement été plus beau, plus tranquille, plus 
naturel, plus agréable de continuer à vivre avec les nombreuses autres perles. 
Mais cette perle unique, face à laquelle les autres n'existent même plus, 
comment doit-on, comment peut-on vivre avec elle ? 

42 
RlCŒUR lui-même a un jour prêché sur cette parabole (en relation avec d'autres; cf« A 

l'écoute des paraboles», art. cil.). Dans mon interprétation - que je me contente 
d'esquisser à grands traits-, je ne m'appuie pa,s sur celle de Ricœur, je reprends cependant 
son mientation herméneutique. 1 

PAUL RICŒUR, DES PARABOLES DE JÉSUS 149 

a 
que marchand ait pu autrement 
une autre décision ? ! Et dans cette 

belle que toutes les autres -, la situation en serait venue à sa 
son dénouement Cette est un 

de la fait a pas d'arrivée ; il 
dénouement le marchand ne pas ne pas acheter 
au bout du compte, il n'a pas pu non plus l'acheter sorte qu'elle devienne 
une possession acquise). Comment pourrait-on d'ailleurs acheter ce qui fait 
éclater tout calcul, toute certitude, toute mesure ? Comment veut-on répondre 
à de ce bouleverse tout? Le marchand achète l'in-achetable. 
Ainsi s'achève la - malgré (et aboutissement -
avec un mouvement vers l' ouverl4 

43 Elle présuppose déjà une compréhension de ce qn'est le Royaume de Dieu. Celui-ci est 
plus grand, plus beau, plus important, plus précieux que toute autre chose au monde. Qui 
n'échangerait pas tout pour l'avoir? De ce Royaume de Dieu déjà connu, la perle et son 
achat ne sont alors qu'une illustration. Ce que le Royaume de Dieu est, nous le savons ; le 
récit de la perle nous le redit encore une fois : son achat est rendu évident par 
l'incomparabilité du Royaume. Mais que se passe-t-il lorsqu'on lit la parabole de cette 
manière? L'incomparabilité de cette perle unique, inconcevable dans la logique du monde 
et qui fait éclater toutes les coordonnées de ce qui est connu et praticable, est amenée à être 
acceptée à travers la comparaison avec l'incomparabilité plus grande du Royaume de Dieu. 
Mais, de cette manière, l'incomparabilité radicale du Royaume de Dieu, en tant que 
présupposé déjà compris, devient à son tour une donnée qui fait partie du monde. Si l'on 
veut que l'apparition de la perle incomparable et le scandale de son achat soient compris de 
manière évidente et donc acceptable, c'est le Royaume de Dieu postulé comme 
incomparable qui en fait les frais. Mais Jésus voulait-il prêcher un Royaume de Dieu 
postulé comme incomparable, c'est-à-dire déjà connu dans son incomparabilité? Ou bien 
voulait-il guider la compréhension, qui n'arrive jamais à son terme, vers l'incomparabilité 
du Royaume de Dieu ? Il est vrai : nous cherchons toujours - non seulement dans le 
langage, mais aussi dans la vie de tous les jours la comparaison, des points de référence 
qui nous permettent de prendre une décision, d'adopter une attitude, un point de vue. Mais 
Jésus parle de ce qui fait éclater ce schéma et cette attitude : la perle est incomparable, le 
Royaume de Dieu est incomparable. A travers la parabolisation, ce n'est donc pas leur 
comparabilité qui est établie, mais leur incomparabilité qui est dite. 
44 Dans la prédication sur Mt 13,31-33.45-46 déjà mentionnée, RlCŒUR, tout en cherchant 
lui-même une solution, donne un indice : « Si nous rassemblons toutes ces formes de 
découve1ies, la parabole ne désigne-t-elle pas une certaine relation fondamentale au temps? 
Un certain mode fondamental d'être dans le temps? Je veux dire ce mode qui mérite d'être 
appelé l'événement par excellence» («A l'écoute des paraboles», art. cit., p. 259). Mais 
Ricœur ne nous a-t-il pas conduits ici (à la suite de la parabole) devant quelque chose 
d'impossible, d'insurmontable: «l'événement par excellence»? Qu'est-ce donc, d'ailleurs? 
On ne pourra pas le saisir en le résumant en une phrase; dans ce cas, on n'aurait d'ailleurs pas 
besoin d'une parabole. Non:« l'événement par excellence» ne peut être« saisi» qu'à travers 
le temps dans lequel nous l'accueillons, le recevons dans notre existence. C'est ce que décrit 



150 HANS-CHRISTOPH ASKAN! 

S'il est vra1 que ne 
elle est à une une extra-

vagance non seulement de la crise, mais du u~uvuvu"'u 

de 

Nous avons fait un premier pas dans la compréhension de l'interprétation 
ricœurienne de la parabole. Interprétation, non d'une parabole particulière, 
mais de ce qui se passe dans la parabole en tant que forme et événement du 
langage. Nous étions ainsi arrivés à la question de savoir comment une 
certaine «intensification» de l'expression du langage46

, qui culmine dans le 
paradoxe et nous les avons rencontrés dans les sentences 
de Jésus), pouvait se réaliser dans la parabole. Cela nous a amenés à 
l'expression d'« extravagance»; elle apporte au récit en parabole ce qui, 
dans les sentences eschatologiques et sapientiales, est concentré dans l'espace 
le plus réduit, comme un choc qui advient dans la langue elle-même. 
Cependant, dans la parabole, le choc est moins évident, même s'il n'est pas 
atténué. Il n'en est pas moins inévitablement perceptible. Mais comment? 
Parce que, dans la parabole, ce qui est hors du commun heurte ce qui est 
normal. Ce qui dépasse l'ordinaire entre dans 1' ordinaire. Cela introduit un 
élément de tension insoluble dans la parabole. L'effort de la langue y est 
poussé à l'extrême. C'est pour cela que nous parlions d'une inquiétude 
fondamentale dans la proclamation de Jésus. Inquiétude qui se communique à 
quiconque entend cette prédication. Dans le cas de la parabole, elle prend la 
forme du «dérapage». Comme on dit d'une voiture qu'elle «sort» de sa 
trajectoire, ainsi le lecteur des paraboles de Jésus est éjecté de la route qu'il 
avait prévue. Cette « sortie » a son centre dans le paradoxe autour duquel la 
parabole prend sa forme. Ce paradoxe- c'est ce qui est décisif- est à la fois 
celui du récit et celui de l'auditeur. C'est à cause de ce paradoxe que la 
parabole est racontée. 

Nous touchons au paradoxe de la parabole : elle débute de façon ordinaire, pour 
tourner au fantastique. Mais à un fantastique qui reste un fantastique du quotidien 

aussi Ricœur : « Préparons-nous à la nouveauté de ce qui est nouveau. Alors nous pourrons 
découvrir » (ibid.). Mais justement, ce n'est pas possible ! La nouveauté dépasse toute 
prép,aration- et néanmoins cette nouveauté, son événement, « l'événement par excellence», 
est 1 ell)eu de notre rencontre avec Dieu. 
45

, Et, de fait: RICŒUR parl\1'ailleurs de 1' « extravagance du dénouement», « La logique de 
{~sus. Romams 5 »,Etudes théologiques et religieuses 55/3, 1980, p. 420-425, ici: p. 422. 

Cf. HB, p. 218 et 223. 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES DE JÉSUS 151 

[ ... ]. L dans l'ordinaire, voilà à demander· 
pourquoi raconte-t-on cette histoire? Ce n'est pas pour le ""''"''~"'~-
l'élevage ou l'économie domestique! Mais si ce n'est pas pour le plaisir de 
l'histoire, alors c'est que l'histoire, sous des airs de banalité, d'autre chose. 
Le «dérapage» de l'histoire est le secret du genre «parabole». La parabole 
signifie le Royaume, précisément par ce trait d'extravagance la fait éclater 
hors de son cadre47 

C'est la dernière phrase est la plus instructive. L'extravagance dont elle 
parle fait sortir la parabole de son propre ( !) cadre. Ce mouvement se 
communique à l'auditeur, et il n'a d'ailleurs lieu qu'avec lui. J'aurais voulu 
dire : « en lui» ; pourtant, ce se passe ici ne reste pas en l'auditeur, mais va 
avec lui au-delà de lui. Nous avons déjà vu cela à propos de la métaphore : elle 
conduit à une réorientation de la Ricœur en lien 
avec la métaphore, de « désorientation» et de «réorientation». Les paraboles 
ne donnent aucune instruction sur la manière dont nous devons nous 
comporter : fais comme le berger avec ses cent brebis, sois aussi généreux que 
le père de la parabole du «fils prodigue», sois aussi repentant que ce fils 
perdu; en tout cas, ne sois pas jaloux comme l'autre fils resté à la maison ! 

Si ce que nous avons dit de l'extravagance est juste: qu'elle ne se limite 
pas au moment de la crise, mais qu'elle s'étend jusqu'au dénouement et, 
même, ne prend toute son ampleur que dans la résolution du nœud de la crise, 
alors cela ne peut pas se faire avec de telles directives - ni d'ailleurs avec 
aucune autre. Même le concept de décision, que Ricœur met souvent en 
évidence, est si indispensable soit-il- trop étroit pour pouvoir embrasser ce 
qui a été ouvert ici. «Nous ne pouvons jamais faire un tout de la séquence 
orienter- désorienter- réorienter »48

, écrit Gilbert Vincent. Le mouvement 
une fois commencé ne se laisse plus circonscrire, ne se laisse plus anêter. Et 
pourtant, il doit agir dans la vie de celui qui est concerné, touché par un tel 
discours, il doit devenir effectif en lui, il doit devenir une forme de sa vie. Ce 
qu'il y a de surprenant dans cette situation est mis en valeur par Ricœur dans 
une formule percutante. Au sujet de la prédication de Jésus, il parle de 
1' « enseignement de l'exception » que nous recevons 49

. 

L'« enseignement de l'exception»- et non un enseignement concernant 
une exception, car sinon se laisser enseigner consisterait à en revenir de 
nouveau à la règle ou, dans des cas extrêmes de la compréhension de soi, à 
vouloir devenir comme l'exemple extrême! Chez Ricœur, au contraire, il s'agit 

47 R, p. 17. 
48 Gilbert VINCENT, La religion de Ricœur, Paris 1 Ivry-sur-Seine, Editions de l'Atelier 1 
Editions ouvrières, 2008, p. 134. 
49 P. RICŒUR, « La logique de Jésus », art. cit., p. 422. 



!52 HANS-CHRISTOPH ASKANI 

de 
fait que existe et nous soit transmise 

question est: que faire d'un tel « », comment survient-il 
et comment devient-il nôtre ? Un enseignement ne confirme pas la 
qui ne la complète pas non la fait éclater50

. Il faut entendre le 
paradoxe de l'expression « de ». Le de 

est - avec celui qui entend cet enseignement, qui 
cherche à l'accepter- pris dans un tourbillon. «Enseignement de l'exception». 
Parce que l'enseignement (peut-être doit-on aussi dire la« prédication», mais 
la prédication au sens d'un enseignement, de la découverte et de la transmission 
de quelque chose de nouveau), parce que l'enseignement est celui de 
l'exception elle-même, il ne laisse pas subsister les cadres, les présupposés, les 
coordonnées de la compréhension ; cet les il les brise. 
Et nous, nous sommes «projetés » vers le large. 

Comment peut-on désormais vivre avec cela? La mise en route, l'écla­
tement que le récit ne nous raconte pas uniquement, conduit devant nous, 
qu'il nous présente, qu'il nous propose51 et dans lesquels il nous entraîne ne 
seront pas sans conséquence pour la non seulement dans son contenu 
mais aussi dans sa manière, dans son caractère. Il ne s'agit pas seulemen~ 
d'obéissance! Dans l'obéissance, toute inquiétude serait contenue et capturée. 
Elle serait traduite dans l'action qui place dans le monde, en toute sécurité, en 
toute certitude, en toute délimitation, ce qui était auparavant inquiétude. Mais il 
s'agit de plus, d'autre chose que l'éthique. Pourtant, que peut-il y avoir d'autre 
que l'éthique, là où il en va de notre vie, de son orientation, sa forme, son 
« sens » ? Ricœur, dans son herméneutique, a déjà suggéré l'idée qui entre en 
jeu ici : il n'en va pas seulement de l'éthique, il en va de la poétique de notre 
existence. La mise en liberté, la pro-position du récit emporte avec elle la 
décision, l'obéissance- et nous entraîne au-delà de nous-mêmes. Poétique au 
double sens du terme : le poétique au sens de la poésie et le poétique au sens de 
ce qui crée, qui ne se contente pas d'imiter ou d'exécuter. .. C'est dans ce 
doublement et simplement poétique qu'est transportée notre existence à 
l'écoute des paraboles. «Oui, comment peut-on vivre avec cela?» Avec cette 
perle pour laquelle toutes les autres ne sont désormais plus là ? Avec cette 

5° Cf. le verbe« éclater», ibid., p. 421. 
51 

Ricœur parle de «pro-position». 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES DE JÉSUS !53 

une en laissant derrière lui 
'""''-'"'"-"'"u~ autres ? Avec cette bonté et cette exubérance du 

fJUJUJlJ",Ll'-' ? En cette exubérance est la bonté 
n'est rien d'autre que bonté- comment vivre avec elle? Ce est touché en 
nous en entendant la doit être - est plus que tel ou tel mode de 
""'"'"''""'""n"'''t : « notre le de nous ouvrir à de nouvelles 
possibilités », dit sobrement Ricœur. 

[Q]u'est-ce qui est réorienté en nous? Et dans quelle direction? Je dirais que ce 
qui est réorienté par ces extrêmes paroles, c'est moins notre volonté que notre 
imagination. Notre volonté, c'est notre capacité de suivre sans hésiter la voie une 
fois choisie, d'obéir sans résistance à la règle une fois connue. Notre imagination, 
c'est le pouvoir de nous ouvrir à de nouvelles possibilités, de découvrir une autre 
voie en voyant les choses autrement, le pouvoir d'accéder à une règle en recevant 
l'enseignement de l'exception 52 

Dans le cadre d'une « de l'existence», l'imagination, la force de 
la fiction reçoivent une d'honneur non seulement dans 

un sens anthropologique mais ontologique. L'imagination est l'« organe» 
dans lequel arrive tout ce qui vient nouvellement au monde - mais de telle 
manière qu'il en ressort à nouveau, en une ouverture toujours inépuisable. 
cette ouverture ne se trouve pas dans le monde ; elle vient en lui, comme le 
langage, qui y découvre ce qui ne trouve pas encore, non : offre ce ne 
s'y trouve pas encore. L'offre à ? Au monde. L'imagination recueille et 
rend ce cadeau. Le rend? Non, il n'y a pas de retour. C'est pour cela que 
Ricœur parle de« pro-position du monde». L'imagination s'expose à cette 
proposition, à ce monde- et continue à s'exposer en tant que penser, agir, 
sentir53 

... Elle entre dans un champ indéterminé, elle se laisse affecter par lui, 
sans pour autant être elle-même imprécise. Il serait intéressant, d'un point de 
vue philosophique, de déterminer plus précisément cet état intermédiaire de 
l'imagination entre une liberté totale et une liberté conditionnée54

. Nous nous 
contenterons ici d'indiquer que le sérieux, le risque de la projection (de soi) 
de l'existence humaine entrent en elle, et que, d'un autre côté, cette 
projection de soi est entraînée dans l'imagination, emportée par elle, arrachée 

52 Ibid., p. 422. 
53 

RICŒUR dit: «C'est ainsi que je comprends la transition entre l'explication sémiotique et 
1 'interprétation qui a son achèvement dans la pensée, 1' action et la vie des individus et des 
communautés interprétants»(« La Bible et l'imagination», art. cit., p. 356; je souligne). 
54 Dans «La Bible et l'imagination», RICŒUR en indique la direction avec les concepts 
d'« invention réglée» et de« productivité normée» et avec son renvoi à la Critique de la 
faculté dejuger de Kant (ibid., p. 340). 



154 HANS-CHRISTOPH ASKANI 

hors d'elle pour 

VI. Un deux ou la d'un amou:r est autre 

Y a-t-il quelque une attitude, qui englobe le mouvement, 
l'inquiétude, la réorientation qu'offre la parabole? demandions-nous. Il était 
question de fiction, d'imagination, de poétique de l'existence, d'un «voir les 
choses autrement» 55

, d'un «retournement» 56
. Et il en allait de ce que 

devient la compréhension, de la manière dont s'élargit son concept. Ricœur 
indique tout l'enjeu de cette « découverte » : 

[D]e la même manière que le monde du texte n'est réel que dans la mesure où il 
est fictif, il faut dire que la subjectivité du lecteur n'advient à elle-même que dans 
la mesure où elle est mise en suspens, irréalisée, potentialisée, au même titre que 
le monde lui-même que le texte déploie. 

Ou encore: 

Non point imposer au texte sa propre capacité finie de comprendre, mais 
s'exposer au texte et recevoir de lui un soi plus vaste57 

La subjectivité en suspens ; une attitude qui fait éclater toute attitude ; un 
soi plus vaste; plus qu'unjugement théorique, plus qu'une décision pratique ... 

Quand Ricœur définit l'imagination comme «pouvoir de donner forme à 
l'expérience humaine »58

, il faut entendre ce qu'il y a d'étonnant dans cette 
formule, entendre que ce qui n'est enfermé dans aucune forme, que ce qui 
implique justement l'éclatement de celle-ci (le départ vers quelque chose qui 

55 
P. RICŒUR,« La logique de Jésus», art. cit., p. 422. 

56 R, p. 18. 
57 

P. RICŒUR, «La fonction herméneutique de la distanciation», art. cit., p. 117. Ricœur parle 
ailleurs du fait que notre expérience est «transfigurée». Non que nous fassions désormais 
- encore - une autre expérience, mais c'est notre expérience elle-même qui se transforme. 
«L'identité du texte narratif ne se cantonne pas dans ce que l'on appelle le "dedans" du texte. 
Comme identité dynamique, elle émerge à l'intersection entre le monde du texte et le monde 
du lecteur. C'est dans l'acte de lecture que la capacité de l'intrigue de transfigurer l'expé­
rience est actualisée. L'acte de lecture peut jouer ce rôle parce que son dynamisme propre se 
greffe sur celui de l'acte configurationnel et le conduit à son achèvement», «Le texte comme 
identité dynamique» (1985), in: HB, p. 129-144, ici: p. 139s. 
58 

P. RICŒUR, «La Bible et l'imagination», art. cit., p. 340; cf. aussi: «l'imagination 
[ ... ] comme pouvoir de redécrire la réalité» (ibid.), ainsi que «L'imagination dans le 
discours et dans l'action» (1976), in: Du texte à l'action, op. cit., p. 213-236, ici: p. 221. 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES DE JÉSUS 155 

ne 
Mais comment? Comment penser cela: à la fois l'ouverture et la 
forme? A la fois l'ouverture sans bornes et la vie vie de tous les jours)? 

En gardant à nous nous tournons maintenant 
vers un de ces textes de son ne:mterteu1nq 
biblique : une la parabole du « fils prodigue». A ma connaissance, 
Ricœur y fait plusieurs fois allusion59

, mais n'en donne jamais une inter­
prétation. Ici non plus, une interprétation épuisant le sens du récit ne peut être 
donnée ; seuls quelques-uns de ses traits seront pris en considération. La 
question esquissée au début au sujet de la possibilité d'un langage de l'amour 
en sera l'arrière-plan. 

Ce y a de dans cette c'est la lire de 
manières tout à fait différentes. elle a trouvé dans l'histoire de l'Eglise 
des échos multiples. Les deux fi-ères opposés, mais aussi le père, se sont prêtés 
au besoin d'identifications diverses : du avec du fils avec 
nous; cela va jusqu'au veau abattu, interprété comme le Christ60

. 

Les interprétations psychanalytiques n'ont pas non plus été en reste61
. Nous ne 

poursuivrons pas plus loin ces différentes interprétations, nous tenterons 
cependant (conformément aux catégories herméneutiques que Ricœur a 
écoutées, épiées chez les paraboles elles-mêmes) de suivre l'intrigue du récit. 
Nous prenons pour cela le texte tel qu'il nous est transmis en Le 15, ll-3262

. 

On peut y repérer, selon la manière dont on place l'accent du récit, deux 
ou trois « sections ». Une division en trois parties distingue : a) le départ de la 
maison du plus jeune fils, jusqu'à ce qu'il en arrive à la misère pour prendre 
la décision de retourner à la maison de ses parents; b) le retour et l'accueil du 
père; c) la protestation du fils aîné. Pour notre interprétation, nous partons 
d'une histoire divisée en deux parties : a) départ et retour du fils cadet (y 
compris l'accueil et la fête); b) arrivée du fils aîné. 

59 Cf. HB, p. 225, 260s. et 263. 
6° François BOVON donne un bref aperçu de l'histoire de l'interprétation de cette parabole 
dans« La parabole de l'enfant prodigue (Luc 15,11-32) »,in: ID. et Grégoire ROUILLER (éd.), 
Exegesis. Problèmes de méthode et exercices de lecture (Genèse 22 et Luc 15), Neuchâtel, 
Dclachaux et Niestlé, 1975, p. 36-54, en particulier p. 39-42; cf. en outre HB, p. 306. 
61 Par exemple Françoise DOLTO et Gérard SÉVÉRIN, Les évangiles et la foi au risque de la 
psychanalyse ou la vie du désir, Paris, Gallimard, 1996, p. 151-163; Louis BEIRNAERT, 
«La parabole de l'enfant prodigue (Luc 15, 11-32) lue par un analyste», in: Exegesis, op. 
cit., p. 136-144. 
62 Les tentatives d'identifier une forme plus courte, originelle (qui aurait pu se limiter aux 
v. 11-14.17 -20.24b-28a), sont aussi intéressantes d'un point de vue théologique, mais ne 
peuvent pas être prises en considération maintenant. 



156 HANS-CHRISTOPH ASKANl 

Cn.mTf~>1>PP est SQlJS le de ce 
conversion et du retour du fils que la scène dans 
le fils aîné passe plutôt au second En 
possibilité que cet 32-35) soit un 
Nouveau Testament, c'est la «version 
resté à la avec son histoire, en fait Cela modifie la lecture, en 
particulier lorsqu'on pas la première impression que l'histoire du fils 
perdu est en fait beaucoup plus passionnante, et que celle du râleur resté à la 
maison gâche un peu l'ambiance générale64 Gâche-t-elle seulement l'ambiance 
générale ou bien place-t-elle l'ensemble du récit sous m1 autre éclairage? Pour 
aborder cette question d'une manière relativement ouverte, il faut se défaire 
d'une interprétation- trop courante- quijàit équivaloir le plus jeune fils avec le 
pécheur malheureux mais prêt à la repentance, et le bon père avec Dieu65

. Si l'on 
procède ainsi, on ne peut rien rencontrer de neuf à l'écoute de la parabole. Car 
on sait déjà tout : que Dieu est si bon et qu'il est- pour cela- si 
beau d'être pécheur. Dans ce cas, le frère aîné ne serait vraiment que le rabat­
joie sage, mais justement d'autant perdu. Mais ce n'est justement pas 
ainsi que« fonctionne» le récit. Il n'est pas d'avance domestiqué par l'Eglise et 
la dogmatique. Il entraîne le lecteur- et il l'entraîne, lorsque que celui-ci le lit 
jusqu'à la fm 32) sur des chemins qui ne sont pas si univoques. Le frère 
cadet n'est pas d'emblée l'homme perdu qui suscite la pitié, et il n'est pas non 
plus d'emblée l'homme repenti exemplaire dans sa repentance. Il est, comme le 
d. . E 66 1t JUstement mst Fuchs, une crapule (Lump) ; il abandonne ses parents, 
dilapide avec légèreté ce que d'autres avaient mis de côté pour lui durant des 
années, laisse à son frère aîné l'entièreté de la responsabilité et des soucis en 
un mot, il abuse de sa longanimité et de sa fiabilité. Il est vrai cependant que la 
misère dans laquelle il tombe provoque un tournant dans sa vie - un tournant 

63 
«L'affaire du fils aîné n'est-elle pas un ajout conjoncturel, une manière de régler 

quelque compte?», François BOVON, L'évangile selon saint Luc (15,1-19,27), Genève, 
Labor et Fides, 2001, p. 43 (Bovon renvoie à plusieurs autres exégètes allant dans ce sens 
dans la note 150). 
64 

On trouve une version de cette relation entre les deux frères particulièrement approfondie 
dans la nouvelle d'André GIDE, «Le retour de l'enfant prodigue», in: ID., Romans, récits 
et soties, œuvres lyriques, Paris, Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade), 1958, p. 473-491; 
cf. l'interprétation de Hans-Christoph ASKANI, «La parabole du "Fils prodigue" dans la 
Bible et chez André Gide», Positions luthériennes 5711,2009, p. 1-21. 
65 

D'autres identifications ont constamment été proposées, comme celles du fils aîné avec 
le type du Pharisien ... (cf. aussi Michael WOLTER qui, de manière certes un peu atténuée, 
souligne « que le fils aîné renvoie de manière transparente aux Pharisiens et aux docteurs 
~ela loi», Das Lukasevangelium_, Tübingen, Mohr Siebeck, 2008, p. 541). 

Ernst FUCHS, « Das Zertverstandms Jesu » (1960), m : ID., Gesammelte Aufot'itze II: Zur 
Frage nach dem historischen Jesus, Tübingen, Mohr, 1960, p. 304-376, ici: p. 369s. 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES DE JÉSUS !57 

Avec 
notre désir 

nous le voyons 
'-'V'-'ll'Ull~, P<mP•rm.t nc.rt"m>r leur prenne la déCiSiOn de 

y soit de nouveau accueilli. Et en l'accueil que 
nous lui souhaitions a et non seulement cela : il surpasse même ses 
espérances - et aussi les nôtres. Il a chose de débordant que nous 
n'attendions pas, une générosité, une bonté, soudain, qui n'était pas 
préparée (et qui n'aurait pas pu être préparée). Il fait éclater le cadre du récit et 
celui de notre attitude par rapport à celui-ci et au fils Mais c'est étrange: 
cet accueil hors norme, inattendu et impossible à convainc et s'impose ; 
une fois apparue, la réalité de cet accueil une réalité n'a pas de 
qui ne se laisse ni par des attitudes de ni par des catèl!J::Jnes 
psychologiques et pédagogiques ; elle est néanmoins réelle et- en ce moment­
plus réelle que toute réalité que nous connaissions jusqu'ici. Ainsi elle prend la 
place qu'occupaient jusque-là notre sens de la et même notre sens de la 
pitié que nous avec le fils ait le droit de rentrer à 
la maison). Cette réalité nouvelle est plus forte. Elle est quelque chose d'autre, 
quelque chose de tout autre- et entendre, comprendre cette c'est faire 
l'expérience bouleversante, qu'il y a ce tout autre, ce toujours tout autre (c'est 
justement pourquoi il ne faut pas ramener cette expérience en ten-ain connu où 
l'on saurait que Dieu agit ainsi, que Dieu doit bien agir ainsi - «c'est son 
métier», comme dit Heinrich Heine). Non: aucune leçon ne nous est faite- ni 
sur Dieu ni d'ailleurs sur nous-:« C'est ainsi que nous devons nous comporter 
envers nos semblables, aussi patients, aussi généreux que le bon père divin ; 
c'est ainsi que nous devons devenir, aussi repentants, aussi pleins de remords, 
aussi ouverts que le fils parti et revenu à la maison ... » La parabole parle d'autre 
chose et parle autrement. 

La façon dont le père va à la rencontre (court à la rencontre), dont il prend 
son fils dans ses bras ... , surpasse tout souhait, toute mesure de ce qui devait 
revenir au fils perdu. Mais cela surpasse-t-il seulement son sentiment de ce 
qui est approprié- ou aussi et surtout le nôtre ? Tout d'un coup, notre sens de 
la mesure, de l'adéquation, n'est plus intéressant; tout d'un coup, il est 
devenu étrangement insipide ; il est comme une réalité passée. La nouvelle 
«réalité», qui fait de l'ombre à l'ancienne, qui la relègue à un temps passé, 
est désormais la vraie :celle d'une générosité débordante, démesurée, qui n'a 
qu'un seul nom, mais un nom tout à fait adéquat : bonté. La bonté qui surgit 
ici, qui se manifeste, qui se met à briller, est désormais la réalité qui nous 
emporte avec elle et qui s'empare de nous. En fait, elle ne s'empare pas 
seulement de nous, elle nous désarme aussi. Elle nous arrache non seulement 
toute conception possible, tout enseignement possible (que nous aimerions 



158 HANS-CHRISTOPH ASKANI 

tant en toute attente .. , elle auss1 nous-
mêmes comme ceux reviennent à comme ceux 
prennent toujours position, apprennent toujours toujours apprendre), 
s'identifient toujours. Il n'y a rien à identifier ici ! Le fils cadet n'est pas 
identique avec le fait d'être pécheur, ni nous avec lui (le le pécheur), ni 
le père avec Dieu, ni nous avec que ce soit même avec nous-mêmes. Ce 
n'est justement pas cela, ce n'est justement plus cela. Et c'est ce dont nous 
faisons l'expérience ici ! Nous aussi -justement nous - ne sommes plus 
identifiés et plus identifiables. Si quelque chose est identifié ici, c'est 
uniquement ce qui n'est tout simplement pas comparable : la bonté. Elle est 
identifiée à elle-même. Mais toute autre identification s'y heurte. Elle est 
seulement elle-même ... et tout le reste est autre. C'est jusqu'ici que la 

nous a conduits. Et on ne peut en effet pas aller plus loin ... 
Pourtant, la parabole va plus loin. D'une manière curieusement non 

nécessaire, curieusement dérangeante. Nous le savons : la fête est organisée et 
place, la durée de l'accueil s'installe et prend place, en un mot: le temps 

arrive (au-delà de l'instant de« bonheur» extrême des retrouvailles); et l'envie 
arrive, le frère aîné arrive, bref : la réalité quotidie1me reprend ses droits. Mais 
est-ce seulement cette ancienne réalité qui revient ? Un autre point de vue, une 
autre légitimité n'arrivent-ils pas aussi? Une autre légitimité? Au premier 
abord, pas du tout, bien au contraire ! La « seconde partie » de la parabole se lit 
comme une confirmation en négatif de ce qui a été raconté jusqu'ici: il en est 
ainsi lorsqu'on ne comprend rien, qu'on ne sait rien de la- de cette bonté ! Il 
en est ainsi lorsqu'on n'aboutit pas jusqu'à elle - ou qu'elle n'aboutit pas 
jusqu'à nous ! La fête organisée pour le frère cadet ne devrait-elle pas être une 
fête de pure joie débordante, enthousiasmante ? Mais le frère aîné est surpris, 
ne comprend pas, n'a pas 1 'ouverture du cœur. Il ne participe pas, il s'affaisse 
pour ainsi dire sur lui-même, avec tout ce qu'il était jusque-là, avec ce qui 
constituait la détermination et le sens de son existence. Tout cela- la fidélité, la 
constance, le service, l'endurance (non seulement pour le temps de la fête, mais 
pour le temps qui dure)-, tout ce qui a été vécu durant de longues mmées, non 
seulement n'est désormais plus rien, mais n'était rien. Il devient donc jaloux 
- et se comporte de manière quelque peu mesquine. Comment peut-on avoir 
l'esprit aussi étroit? ! Cela, le père ne le comprend pas, le fils cadet ne le 
comprend pas- et nous non plus, nous ne le comprenons pas. 

Après quelque temps et avec un certain recul, nous le comprenons peut­
être un peu. Si nous nous dégageons de toute cette ambiance et de son 
envoûtement, de ce déplacement de nos attentes et dispositions, de la stabilité 
de nos existences reposant en elles-mêmes, déplacement vers une autre 
sphère, une autre réalité- nous l'avons appelée (après coup) la bonté-, si 
nous nous dégageons donc de ce chemin sur lequel le récit nous a entraînés 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES DE JÉSUS 159 

de nous-mêmes et posons . « 
avec notre vie ? », ne devenons-nous pas, si nous sommes peu 
soupçonneux ? en nous pour un ces fonceurs, ces 
pécheurs, ceux s'évadent et qui rentrent à la maison, ne sommes-nous pas 
aussi - au moins en même temps - ces pmdents, ces lents, qui nous reposons 
sur nous-mêmes, à rendre service et un peu ? la 
bonté du père a son débordement, sa démesure, son excès; mais a-t-il 
raison ? A-t-il raison vis-à-vis du fils aîné ? Celui-ci ne doit-il vraiment plus 
que se réjouir désormais? Mettons-nous à sa place ! N'a-t-il pas subi une 
injustice ? Déjà au moment où le cadet était parti, et encore maintenant au 
moment où il revient? Du point de vue de la justice, une telle manière 
d'accueillir de nouveau le frère cadet n'est-elle pas inacceptable? Le fils 
aîné, aussi désagréable que soit son n'a pas totalement tort En tout 
cas, il a raison à sa manière n'est pas entièrement subjective). Et qu'il 
fasse une telle impression de mesquinerie, qu'il devienne si mesquin et étroit 
d'esprit, c'est aussi le l'injustice qu'il subit! D'où venait le fait 
que son arrivée soit si gênante ? Cela ne venait-il pas (et ne vient-il de 
l'harmonie de ce « monde » de bonté (une harmonie qui est presque une sorte 
d'« enfermement ») qui s'est instaurée entre le père et le fils cadet, et qui, là 
où elle est, est tout, enveloppe tout ? Et qui, si on la compare, si on la met en 
rapport, est tellement autre que le monde de justice du frère aîné ; elle n'est 
désormais (une fois l'autre monde, le monde ancien, revenu) plus tout; elle 
est au contraire inatteignable et incompréhensible. C'est cette altérité 
fondamentale qui dresse une barrière dans les deux directions. Comprendre 
une des «positions », celle du fils perdu et retrouvé ou celle du fils aîné, ni 
perdu ni retrouvé, y être déplacé ... , implique de ne plus comprendre l'autre, 
implique son inaccessibilité. 

Oui, c'est bien cela. Lorsqu'on s'expose à ce monde de l'accueil sans 
mesure, lorsqu'on y est attiré, déplacé, tout le reste paraît alors vide et dépassé. 
Cependant, il y a aussi la possibilité et même le fait de ne pas y avoir accès, la 
possibilité et même le fait de ne pas pouvoir s'y exposer. Alors, tout prend un 
autre aspect Alors, tous les deux (les deux qui sont maintenant si heureux : le 
frère perdu et le père accueillant) ont poussé les choses trop loin (ou plutôt se 
sont laissés entraîner trop loin .. .). Un peu de justice n'aurait-elle pas bien 
convenu - même à la bonté ? ! Et tout d'un coup, le charme de la bonté et son 
attrait sont rompus. L'ambiance n'est plus la même; ce monde n'est plus tout, il 
est - étrangement - passé. Plus sobrement dit : une fois arrivés à la seconde 
«moitié» de la parabole, on y trouve tout d'un coup deux manières de «voir». 
On peut voir les choses ainsi et on peut également les voir autrement- et (c'est 
cela qui est stupéfiant) on ne peut pas passer d'une vision des choses à l'autre. 
Là où nous sommes - et là où nous sommes totalement-, nous ne comprenons 



160 HANS-CHRISTOPH ASKANl 

l'autre Dans comprenons pas la 
mesure, l'instauration de la mesure de la ; et au monde de la 
justice et de sa mesure, nous ne pouvons pas voir les limites de m 
discerner une ouverture possible- ouverture vers l'événement de la bonté 
dépasse toute mesure, toute comparaison, toute compréhension. Qu'est-ce que 
cela signifie donc? Qu'est-ce que cela signifie pour la compréhension de la 
parabole? Avons-nous trouvé le ton juste, le bon mot, lorsque nous avons dit 
que l'ambiance avait été gâchée par l'arrivée du fils aîné? Cela n'était qu'une 
caractéristique superficielle. Au fond, il s'agit d'autre chose, il en va de la 
rupture de deux mondes qui s'éloignent toujours plus l'un de l'autre67

. Ce n'est 
pas l'ambiance, en vérité, qui est gâchée par le fils aîné. Il en va d'autre chose 
dans ce récit : la différence quasi absolue entre les deux «positions», les deux 
«visions», l'abîme qui les sépare et que notre propre distance par à 
l'attitude si infiniment surprenante du père nous a fait ressentir dans la 
première partie de la parabole, cette différence que la bonté avait, quant à 
introduite est maintenant de nouveau - négativement de l'autre 
côté, du côté de celui qui ne la comprend pas. on n'est jamais installé dans 
cette bonté ; elle est toujours le tout autre, la tout autre. 

Qu'est-ce que cela signifie pour la compréhension de la parabole lue dans 
son intégralité 12-32)? La réalité de la seconde partie (l'entrée en jeu du 
fils aîné) ne suggère à vrai dire pas le regard condescendant sur lui parce 
qu'il n'aurait pas compris, etc., mais un tournant nouveau concernant même 
la première partie : elle apparaît encore autrement, elle apparaît une nouvelle 
fois surprenante - infiniment surprenante - dans sa particularité, dans son 
unicité. Si nous nous étions familiarisés trop vite avec la grâce de la bonté 
(du « monde » de la bonté), nous apprenons maintenant une seconde fois, 
plus douloureusement, mais non moins véritablement, combien elle est autre. 
C'est vrai : nous avions le droit d'être saisis, d'être séduits, d'être déplacés 
- avec le fils perdu - dans la rencontre avec la bonté démesurée. Mais croire 
que c'est maintenant notre place, notre monde, notre manière d'être, cela 

67 Rembrandt a représenté plusieurs fois l'histoire du « fils prodigue», entre autres dans 
une eau-forte de 1636. Dans une scène où se rencontrent, au premier plan, le père et le fils, 
on voit au second plan- seulement esquissé à grands traits, à moitié réel, pourrait-on dire -
un personnage, qui observe par la fenêtre un événement qui lui est étranger et qui, face à 
cette étrangeté, est repoussé dans sa propre et, du coup, si triste réalité. Même s'il n'est pas 
explicite qu'il s'agit du fils aîné, on perçoit en lui et dans l'écart dans lequel il se tient 
quelque chose qui fait qu'il doit s'agir de lui. Mais qu'est-ce qui le caractérise à propre­
ment parler? Ce n'est pas, en fin de compte, la jalousie, au sens d'être emporté par un 
sentiment d'envie. Non, il s'agit d'autre chose: du rebond objectif de sa vie contre cette 
autre réalité qui se joue entre le père et le fils cadet, et à laquelle il n'a aucun accès depuis 
sa propre réalité. 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES DE JÉSUS 161 

serait Nous ne sommes pas 
cadet que du fils aîné. Et ce n'est pas une de 
bonté dont la 

à nous-mêmes. nous 
toujours. En d'autres termes, dans tous nos projets, projets pour notre vie et 
justifications de ce que nous sommes, elle n'est 
seulement elle : la bonté. 

Qu'est-ce donc qui a changé lorsque nous entendons les derniers versets 
du récit? La bonté est-elle devenue douteuse? Non, c'est nous qui sommes 
devenus douteux, mais devant elle : l'indubitable. Car une seule chose 
demeure intangible, ne pas être mise en question : la réalité de cette 

qui toujours, qui est toujours démesurée. Tout le reste se 
meut toujours en fonction de l'attraction ou de la exerce. 

La d'un amour est autre 

Interrogeons-nous maintenant, pour repartir dans la direction des 
catégories ricœuriennes, sur ce que Jésus a finalement fait avec cette 
parabole. Comment a-t-il raconté? Et qu'a-t-il finalement raconté, s'il a 
raconté de cette manière? Comme nous l'avons vu, il a raconté de telle 
manière que nous sommes conduits à changements dans notre 
attitude : du dégoüt du fils qui quitte la maison à la pitié pour le fils perdu, de 
l'espoir d'un accueil bienveillant à la stupeur vis-à-vis de la bonté 
surabondante ; puis (dans la seconde partie) de la béatitude dans la bonté au 
mépris de son incompréhension, et finalement du regard condescendant sur le 
fils mesquin à la compréhension de son droit. Et puis - au-delà de tout cela­
à la compréhension de l'incompréhensibilité de la bonté, incompréhensibilité 
qui n'est pourtant pas seulement son côté négatif, mais son arrivée, sa réalité, 
sa vérité ... Le chemin du récit prend un tournant après l'autre. Et, d'une 
manière ou d'une autre, tous les tournants de cette parabole sont en relation 
avec l'incommensurable. Dans l'événement de l'amour (de la bonté), le fils 
perdu n'est pas en lui, mais auprès de son père68

; dans l'événement de 
l'amour, de la bonté, le fils aîné n'est pas en lui non plus : face à cet amour, 
face à cette bonté, il est bien plus proche du fils perdu que ce que l'on 
pourrait croire à première vue ! L'art de la narration de Jésus est celui de la 
séduction : il nous attire dans la perspective du plus jeune ; et il nous 

68 Auprès du père? Ne devrait-on pas plutôt dire : pas même auprès du père, mais auprès 
de l'amour, dans l'amour? 



162 HANS-CHRISTOPH ASKANI 

au-delà de dans de bonté se donne 
voir selon deux versants : du dedans et du dehors. 

Jésus veut-il enseigner, veut-il nous apprendre que ce soit? Ce 
fait est quelque chose d'autre: il ouvre notre perspective, il nous déplace. Mais 
l'homme se laisse-t-il déplacer? C'est à cet endroit que Ricœur introduit le 
concept d'imagination. Car ce sont la force de l'imagination, l'ouverture de 
l'imagination, la réalité de l'imagination qui parviennent, plus que toute autre 
attitude ou disposition de l'être humain, à répondre à cette ouverture. 

Il est vrai que nous aimerions bien apprendre quelque chose de cette para­
bole, comme nous apprenons des nombreuses choses que nous rencontrons, et 
comme nous voulons toujours apprendre, c'est-à-dire (nous) approprier. Mais, 
de tout ce que nous offre, nous présente la parabole, l'apprentissage ne fait pas 
partie. Il n'y a ici - étrangement - aucune conclusion à tirer. Celle-ci ne ferait 
que concentrer et - finalement - désavouer l'ouverture (ce 
d'ailleurs au vouloir-devenir-forme de notre vie). Mais la parabole nous 
rencontre autrement. Elle nous destine un « monde » pour nous inciter à nous 
ouvrir à lui. «Existence poétique», dit Ricœur. Existence poétique comme 
ouverture et comme réponse à ce« devant-nous » qui ne se laisse jamais arrêter 
par un chez-nous. C'est à elle- cette existence poétique dans sa force et son 
défi imaginaires -, dans la mesure où elle se laisse rencontrer par la révélation 
des paroles, telles ici les paroles de la parabole, que se donne, qu'éclot la bonté­
au-delà-de-toute-mesure. 

Dans l'imagination - dans son être-déplacé, dans son déplacement au­
delà de ce qui est établi éclot la bonté-au-delà-de-toute-mesure ; mais en 
elle éclot aussi la justice, qui réclame à bon droit la mesure. Si nous sommes 
dans l'un des «mondes», celui du fils perdu et revenu à la maison, alors 
nous y sommes pleinement; si nous sommes dans l'autre, celui du fils aîné, 
nous ferions bien d'admettre que nous y sommes aussi pleinement. Nous ne 
passons pas de l'un à l'autre, mais ce n'est pas seulement cela que nous 
reconnaissons ; il y a quelque chose de plus : nous ne venons de nous-mêmes 
ni à l'un ni à l'autre. Mais est-ce juste? Non: l'accès au monde du fils aîné 
nous est possible, nous pouvons imaginer, concevoir la justice; mais l'accès 
au monde du fils cadet ne nous est pas possible ; nous ne pouvons ni 
imaginer ni concevoir- à partir de nous-mêmes - la bonté, à moins d'y être 
entraînés, d'y être ouverts. A moins que ce monde ne s'ouvre à nous, qu'il ne 
nous ouvre à lui69

. Imagination, disions-nous ; cette imagination est plus que 

69 «Quand Jésus exprime par le langage le Règne de Dieu comme l'événement de l'amour 
qui unit ceux qui étaient perdus, alors il en va dans sa parole (parabole!) [ ... ] de l'être 
nouveau de ceux qu'a trouvés l'amour de Dieu» (« Wenn Jesus die Gottesherrschaft ais 
das die Verlorenen einigende Ereignis der Liebe zur Sprache bringt, dann geht es in seinem 

PAUL RICŒUR, INTERPRÈTE DES PARABOLES DE JÉSUS 163 

l'exercice ; elle est mode de notre existence: nous nous 
sommes au-delà de nous-mêmes. C'est ce que le m~'E>"'f:>V 

C'est Ricœur a pu écrire- nous l'avons au début de 
notre contribution- que l'amour a besoin d'un langage Qn'~"'~"' 
Celui de la Il par aucun autre, aussi peu que 

par aucun autre. 

Wort [Gleichnis 'l [ ... ] um das neue Sein derer, die die Lie be Gottes gefunden hat»), dit 
Eberhard JüNGEL, en parlant exactement de cette ouverture, Paulus und Jesus. Eine 
Untersuchung zur Prazisierung der Frage nach dem Urpsrung der Christologie, Tübingen, 
Mohr, 1986

6
, p. 163. La même chose était exprimée, dans d'autres termes, par Ernst 

Fuchs : «que la parabole indique un processus pour nous proposer une mesure de ce 
processus» (« daJ3 das Gleichnis ein Geschehen anvisiert, um uns ein MaJ3 für dieses 
Geschehen anzubieten»), Hermeneutik, Bad Cannstatt, Müllerschon, 1963 3

, p. 223. 
L'« imagination», l'« existence poétique» chez Ricœur, l'amour de Dieu« qui trouve» 
chez Jüngel, la «mesure» incommensurable et pourtant offerte par le discours de Jésus 
chez Fuchs indiquent la même ouverture dans laquelle le langage nous entraîne ... 


